Indagando
la Mistovia

de la ‘Filosofia
Andrguica

andez

y 4

Royo Hern

imon

S




Publicamos en forma de e—book, las aportaciones [cuatro
hasta el momento] que Simon Royo esta realizando en Redes
Libertarias en torno a la historia de la filosofia anarquica.

Lo que podemos presumir en referencia a los cuatro
articulos publicados, es que Royo esta realizando un como
homenaje a Michael Foucault, pues, para una “historia de la
filosofia”, es curioso que el pensador francés, aparezca en
todos y cada uno de los aportes, que evidentemente, versan
en torno a la historia de la filosofia



Simon Royo Hernandez

INDAGANDO LA HISTORIA
DE LA FILOSOFIA ANARQUICA



R REDES
L LB':RTR'@S Extraido de Redes Libertarias:

https://redeslibertarias.com/?s=historia%20de%20la%20filosof%C
3%ADa%20an%C3%Alrquica

Edicidn digital: C. Carretero

Difunde: Confederacidn Sindical Solidaridad Obrera

http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html


https://redeslibertarias.com/?s=historia%20de%20la%20filosof%C3%ADa%20an%C3%A1rquica
https://redeslibertarias.com/?s=historia%20de%20la%20filosof%C3%ADa%20an%C3%A1rquica
http://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/biblioteca.html

INDICE DE CONTENIDO

|. La anarquia en el nacimiento de la filosofia

Il. Entre Sécrates y Foucault. El cinismo antiguo y la anarquia |

lll. Foucault y |la parresia. El cinismo antiguo y la anarquia Il

IV. Michel Foucault & Michel Onfray. El Cinismo antiguo y la

Anarquia Il



&,

ﬂé ‘
A

I. LA ANARQUIA EN EL NACIMIENTO DE LA FILOSOFIA

Publicado el 19 de septiembre de 2025

Fragmento inédito de Anarkia / anarconauta
Libro por-venir

La filosofia no nacio del asombro, como indicaron Platony
Aristoteles, sino de la envidia. Los llamados primeros


https://redeslibertarias.com/2025/09/19/historia-de-la-filosofia-anarquica-1-la-anarquia-en-el-nacimiento-de-la-filosofia/

filosofos, los filésofos de la naturaleza o presocraticos, se ha
relatado que comenzaron su pensamiento y el pensamiento
en general cuando se propusieron la busqueda del arché, el
principio o fundamento de todo, lo cual permitiria apuntalar
el dominio del ser y del no—ser, del conocer y el ignorar, del
gobierno, el mando y la jerarquia, en la realidad, cuando
introdujeron el dispositivo de |la desigualdad entre los seres
humanos y con ello de |la pérdida de su libertad.

Como revelara Platon al atacar a los poetas, la aparicidn
del dispositivo de dominacidon se debe, al surgimiento de un
grupo de personalidades que simultaneamente comenzaron
a disputarse el control del conocimiento y la manipulacion
del pueblo con los poetas y los religiosos. Los filésofos
griegos entraron en combate con religiosos y poetas, grupos
entitativos entonces aun no muy bien diferenciados, para
determinar quiénes de ellos habrian de administrar la vida
de los pueblos.

El llamado comenzar del pensamiento racional es en
realidad el descubrimiento de que el saber es poder y la
voluntad de utilizar el conocimiento para sojuzgar a los
demdas seres humanos, ordenarlos jerarquicamente,
mandarles lo que deben hacer y lo que no deben hacer.

Asi visto, el origen de la filosofia no es otro que la
secularizacion del origen de la dominacion religiosa. De lo
teoldgico—politico se pasara a lo politico celebrandose tal
cambio como una victoria de la racionalidad sobre las



tinieblas de la supersticion, victoria del logos sobre
el mythos, pero, sin embargo, en realidad, solamente se
tratara de un paso del mito al logos como medios de
dominacion, un viejo sistema de dominacion que cedia el
puesto a uno nuevo, aunque se diga para ello, logrando la
sustitucion, que los primeros dominaban con mentiras y los
segundos lo haran con verdades.

Habia surgido ya antes de los griegos ese afan por conocer
la naturaleza para dominarlay, ese impulso, alcanzé un salto
cualitativo en la proto—cultura europea que elevara a
Occidente con el mando del mundo en sucesivas
escaramuzas, bélicas e intelectuales, con la alternancia y
coexistencia de los demas poderes sojuzgantes existentes.

Entre tanto, lo an—arché, aparecera sin cesar, aquello
refractario a la dominacion y al conocimiento como
imposicion y dominio, lo resistente a la jerarquizacion,
aflorara sin cesar!. Con lo anarquico chocaron los primeros
filosofos, recogiendo algunos y mostrandolas claramente,
esas tendencias anarquizantes que no eran capaces de
absorber ni asimilar, que resistian a toda voluntad de

1 Como ejemplificamos en el articulo: E/ anarquismo en la antigua Grecia.
Publicado en el n°0 de Redes Libertarias, revista en papel y también en la
Web: https://redeslibertarias.com/2024/01/12/el-anarquismo—en—la—
antigua—grecia/ https://redeslibertarias.com/wp—
content/uploads/2023/12/redes—libertarias—0.pdf


https://redeslibertarias.com/2024/01/12/el-anarquismo-en-la-antigua-grecia/
https://redeslibertarias.com/2024/01/12/el-anarquismo-en-la-antigua-grecia/
https://redeslibertarias.com/wp-content/uploads/2023/12/redes-libertarias-0.pdf
https://redeslibertarias.com/wp-content/uploads/2023/12/redes-libertarias-0.pdf

sistema, aunque intentasen denodadamente incorporarlas a
sus respectivos sistemas de conocimiento y de poder.

Ya desde la prehistoria, en los grupos humanos hubo
guienes se fueron erigiendo en jefes bajo el pretexto de que
su labor no era como la de los demas, la caza y la recoleccidn,
la asamblea junto al fuego, sino la de guiar o conducir al
pueblo en base a que supuestamente tenian conexiones con
los dioses y eran los portavoces de estos. Los chamanes
fueron los primeros gobernantes, hurtandose a las tareas
comunes y ganando el tiempo para dedicarse a decir a los
demas lo que tenian que hacer.

Asi, antes de que se inventase la jerarquia entre hombres,
animales y dioses, esos tres estratos coexistian
indiferenciados en los grupos humanos organizados
horizontalmente, que consideraban lo mas adecuado
realizar las tareas en comun de manera libre e igualitaria y



no implicaban diferencias entre ellos, dada la unidad de lo
diverso que siempre fue una verdadera comunidad.

Entre los presocraticos, ya en Grecia, lo anarquizante se
deja ver en los fragmentos de algunos pensadores, como
Heraclito, de entre esas lineas que restan de su obra se
puede rescatar el pensar anarquizante, como cuando
indicaba que: «el pensar es comun, pero cada cual cree tener
su propia inteligencia».

También aparece en conceptos que pretendieron poner,
paraddjicamente, como principios, como cuando
Anaximandro indicé que el arché era lo apeiron, acertando
por desacierto con la paradoja inicial del anarquismo: Al
tomar lo ilimitado, lo indefinido, lo indeterminado, una
suerte de caos originario e infinito, como el principio, el pre—
filosofo did con el principio an—arché, la paradoja inicial del
anarquismo, pues para éste, el principio consiste en el no-
principio, en negar la dominacion, en un a priori de la
libertad que desde el comienzo apuesta por ella, atento a no
dejarse dominar.

Desde la contemporaneidad podemos recoger esta idea
gue anida en la ambigua consideracion que el fildsofo Michel
Foucault tenia del anarquismo, segun expreso en su obra E/
Nacimiento de la biopolitica:

«Si definimos la anarquia de una manera muy grosera,
si la definimos, primero, como la tesis de que el poder es



malo por esencia, y segundo, si la definimos como el
proyecto de una sociedad donde se suprima, se anule,
toda relacion de poder, veran sin duda que lo que les
propongo y de lo que hablo es claramente diferente de
eso. En primer lugar, no se trata de tener como punto de
mira, al cabo de un proyecto, una sociedad sin relaciones
de poder. Se trata, al contrario, de poner el no—poder y
la no—-aceptabilidad del poder, no al término de la
empresa, sino al comienzo del trabajo, bajo la forma de
una puesta en cuestion de todos los modos conforme a
los cuales se acepta efectivamente el poder [...] partir de
la cuestion de que no hay poder alguno, sea cual fuere,
gue sea aceptable de pleno derecho y absoluta vy
definitivamente inevitable. [...] La posicion que adopto
no excluye en modo alguno la anarquia, y, después de
todo, lo reitero, épor qué seria tan condenable la
anarquia? Se trata de una actitud tedrico—practica
concerniente a la no necesariedad de todo poder. [...]. Lo
que les propongo seria mas bien una especie de
anarqueologia (une sorte d’ anarchéologie)».

No atreviéndose a llamarse anarquista, huyendo de las
etiquetas y buscando la indefinicion, Foucault se definia
como anarcheologo, esto es, buscador de las fuentes
anarquizantes en el pensar y el actuar, esquivando
lateralmente la definicion de si mismo para quedar en lo
indeterminado.



La no aceptabilidad del poder, del gobierno, mando,
jerarquia, del imperio, principio o fundamento, la no
aceptabilidad del arché, lo an—arché, seria el comienzo, la
demostracion constante de que el ejercicio del poder y la
dominacion de unos sobre otros no es necesario, que lo
comun compartido, la cooperacion y la ayuda mutua
estaban antes y hubo que ejercer una gran violencia durante
milenios para reprimir esos impulsos primarios.

Ya desde el lamado comienzo de la filosofia en Occidente
los fildsofos, opuestos como colectivo a los poetas y los
religiosos, se opusieron también entre si, y desde entonces
vemos que la refutacion de sus sistemas, como ocurre con
las religiones, no es otra, que su propia pluralidad vy
diversidad: Todos afirman que hay una unica verdad, que
ellos la poseen y que, por tanto, les corresponde gobernary



regir la sociedad, pero cada uno afirma su verdad y excluye
la de los demas. En la pluralidad de sistemas de filosofia
reside la refutacion de los sistemas de filosofia y tanto da ser
cartesiano, marxiano o kantiano, que cristiano, musulman o
hinduista. Rechazamos las numerosas sectas que han
proliferado en la Historia de la filosofia en tanto en cuanto
sus autores pretenden afianzar un principio rector del
universo, una formula de administracion jerarquica de la
vida, y un gobierno de una minoria sobre una mayoria,
recogiendo sin embargo de todos los pensadores, aquellos
lugares en los que se llegd a pensar de modo anarquizante,
incluso contra el mismo sistema que pretendieran afianzar
cada uno en su caso.

El propio Platon entra en el terreno de |la anarquia tanto
cuando asi denota despectivamente a la democracia como
cuando se topa con el limite ilimitado hacia su propia
propuesta y no encuentra ldea para el pelo o el estiércol, ya
gue el materialismo, desde Democrito, recogeria lo ilimitado
en su seno al realizar su propuesta atomista y pluralista, mas
acorde con el anarquismo que todo idealismo. Pero con
Platon comienza el programa de la Filosofia
fundamentalista, la pretension de alcanzar un conocimiento
absoluto y cierto, instaurado, como dogmatico, el
consecuente llamado a que los filésofos sean los reyes y
gobernantes.



Si el religioso como mediador de Dios en la tierra se
propone gobernar y regir los destinos humanos en calidad
de intérprete de los dioses, el fildsofo, por su parte, se
propone gobernar en nombre de la Razén, como albacea de
la racionalidad y la légica, lo que le haria merecedor de
ceflirse esa corona.

Reyes, juristas, sacerdotes, poetas y filosofos, han
competido por cefirse la corona, ganando los dos primeros
en virtud de haberse hecho con la fuerza y los ejércitos, con
la propiedad privatizada una vez expropiada al comun y con
el derecho wuna vez constituido en su beneficio
transformando su poder en ley.



Todos ellos, los pretendientes al gobierno, seguidores
del arché, fundadores fundamentalistas, estarian de
acuerdo con Platén en impedir y prohibir una sociedad
anarquica, esto es, sin jefes: «(...) lo mas importante es que
nunca nadie, ni varén ni mujer, carezca de jefe, y que el alma
de nadie se habitue a que él haga nada solo y por las suyas,
ni cuando va en serio ni en los juegos, sino que, en toda
ocasion, tanto de guerra como de paz, viva mirando y
siguiendo siempre al jefe y gobernado hasta en lo mas
minimo por él [...]. Deben arrancar la anarquia de toda la
vida de todos los hombres y de las bestias que estan bajo el
mando de los hombres» (Platon Leyes 942b vy c).

Las sociedades de castas, la division del trabajo, las
jefaturas y gobiernos de unosy otros, contravienen el hecho
de que los seres humanos nacen libres e iguales y no siempre
vivieron en una sociedad estamental y desigual.

Devolver el pensar al comun y redistribuir equitativamente
la riqueza son una y la misma cosa, porque para el
anarquismo de todos los tiempos lo mismo es ser y pensar,
lo mismo es la teoria y la praxis, pues ambas cosas no son
sino una actividad, la actividad de la libertad, de modo que
tanto la razon comun como los bienes comunes, lo son de
un pueblo de anarcantropos que anida en el homo sapiens,
de una comuna anarquista que brota y se muestra en
ocasiones y gque confia en superar la Historia de una
humanidad, breve y decepcionante, que acaecida hasta el
momento, tendra pronto su final.



Caminamos hacia un pensar anonimo, una filosofia que no
tenga autores ni seguidores, sino que se haga en comun, en
companfia, un pensar anarquico de todos y de nadie para un
mundo en comun, en el cual, todo sea, igualmente, de todos
y de nadie.

Hay que devolver el pensar al comun.

Simén Royo




II. ENTRE SOCRATES Y FOUCAULT. EL CINISMO ANTIGUO Y
LA ANARQUIA |

Publicado el 12 de noviembre de 2025

Fragmento del libro: Anarkia / anarcolepsis.
Editorial Manuscritos. Madrid 2024.

Nosotros, a diferencia de otros fildsofos e historiadores, no
consideramos la cronologia como un devenir progresivo de


https://redeslibertarias.com/2025/11/12/historia-de-la-filosofia-anarquica-2-entre-socrates-y-foucault-el-cinismo-antiguo-y-la-anarquia-primera-parte/

atras hacia adelante, no somos progresistas, sino que, de
otro modo, vemos, retrospectivamente, desde el presente
hacia atras, que el anarquismo, en cuanto an—arché, en
cuanto negacion de todo principio, dominacion, mando o
jerarquia, ha aflorado, con diferentes nombres, a lo largo de
la Historia. Por tanto, el anarquismo puede rastrearse desde
la actualidad hasta la era mas primitiva de la humanidad.

Asimismo, ya hacia delante, la anarquia nos habla desde el
futuro, destella como utopia y nos manda mensajes que
vienen del mafana y que podemos desencriptar, para traer
un mafana mejor al presente actual.




De este modo, por tanto, vemos que la Anarquia estara
presente en todas las épocas y lugares, en todo tiempo vy
espacio, se habra manifestado, eso si, eminentemente,
politicamente, en los movimientos anarquistas del siglo XIX,
y realmente, en la Comuna de Paris o ya en el siglo XX, en las
Comunas de Cataluna y Aragdén durante la Guerra Civil
espanola, asi como en el siglo XXI entre los kurdos de Rojava
o entre los manifestantes antiglobalizacion contra la cumbre
del G8.

También se habra manifestado, ademas, de historica y
realmente, antropoldégicamente, psicolégicamente,
artisticamente, cientificamente, todo ello a partir de su
matriz filoséfica y de su manifestacion ontoldgica, de su
deriva oculta una vez que, al instituirse un arché, principio,
mando, jerarquia, se sumergid su oposicion previa
preexistente.

La Anarquia surge a partir de lo an—arché, que es previo a
lo arquico. Adviene de lo sin principio, sin fundamento,
mando, dominio o jerarquia, de una libertad primigenia que
tiene que reivindicarse cuando se ha perdido.

De ahi que nuestro planteamiento difiera en cuanto a la
cronologia, en lo relativo a la consideracion de |Ia
historicidad, transhistoricidad, epocalidad e
intempestividad, de la Anarquia, con los planteamientos de
otros autores, que consideran el anarquismo
exclusivamente como un movimiento politico del siglo XIX



con algunos antecedentes y consecuentes a lo largo de la
Historia.

Exploraremos y rastrearemos, la Anarquia implicita en el
cinismo antiguo y en Socrates. Y asi, mas que mostrar al
cinismo o al socratismo como antecedentes en algunos
aspectos del movimiento anarquista, trataremos de
considerarlos como anarquicos en si mismos, aunque no se
autodenominasen a si mismos antano de ese modo, ni se les
caracterice actualmente con semejante término.

Desde nuestro punto de vista el cinismo o la figura de
Socrates son ya dos modalidades del anarquismo, y lo son,
por ser ambos una puesta en practica de la Anarquia, son un
anarquismo avant la lettre.

Nos dice la autora de uno de los libros sobre Filosofia y
Anarguia mas importantes de los ultimos tiempos al hablar
de los cinicos y el anarquismo, tema, tratado también por
Michel Foucault:

«Cinismo y Anarquismo. éComo entenderlo? Foucault
insiste en la relacion que existe entre el cinismo y el
anarquismo. De hecho, el cinismo aparece, en El coraje
de la verdad, como la primera cara del anarquismo por
venir. “El cinismo, la idea de un modo de vida que seria
la manifestacion irruptiva, violenta, escandalosa de la
verdad, escribe Foucault, es parte y ha sido parte de la
practica revolucionaria y de las formas que tomaron los



movimientos revolucionarios a lo largo del siglo XIX.
El bios cinico anuncia la vida revolucionaria” »>.

Para Foucault el cinismo como modo de vida y el decir la
verdad, sin tapujos, de manera insolente, directa, sin
atender a las consecuencias, estaban ligados: «El cinismo me
parece, por tanto, una forma de filosofia en la cual modo de
vida y decir veraz estan directa, inmediatamente ligados uno
a otro»3.

Pero Foucault no insiste en la relacion que existe entre
cinismo y anarquismo —como sefala Catherine Malabou-
sino que toma el cinismo como foco desde la antigliedad a
nuestros dias para irse remontando sobre el tiempo
historico hasta llegar a nombrar al anarquismo.

2 Catherine Malabou ;4] ladron! Anarquismo y filosofia. VII.
Anarqueologia. El ultimo gobierno de Michel Foucault. «Cinismo y
anarquismop.

3 Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 29 de febrero de
1984, primera hora. Situacion del curso. Por Frédéric Gros:

“El curso de 1984 es el Gltimo que Foucault habria de dictar en el College de
France. Muy débil al comienzo del afio, s6lo empieza con sus clases en
febrero y las termina a fines de marzo. Sus Ultimas palabras publicas en el
College fueron: «Es demasiado tarde. Gracias, entonces». Su muerte en junio
del mismo afio ilumina este curso con una luz un tanto particular, y suscita
la tentacion evidente de leer en ¢l algo asi como un testamento filosofico.
Por lo demas, el curso se presta a ello, porque, al retornar con Socrates a las
raices mismas de la filosofia, Foucault decide inscribir en ella la totalidad de
su obra critica”.



A nosotros nos interesa mas el movimiento inverso, como
venimos explicando: partir de la Anarquia en la actualidad,
esto es, de la ontologia anarquica en todo tiempo vy lugar,
para, desde el presente, rastrearla, ya como filosofia, ya
como forma de vida, retrospectivamente, en todo lugar
anterior y, prospectivamente, en todo lugar futuro.

Vemos que para Foucault y con razdn, el cinico o Sécrates,
eran quienes tenian la parresia, lo cual, significa, el decir
veraz, ya no solamente el de la democracia ateniense,
exclusivo de los ciudadanos, sino el decir veraz incluso
contra un Estado democratico como el de Atenas, el
manifestar |la verdad libre y para todos por parte de
cualquiera, sin distincion de clases o rangos, sin bandos ni
partidos, sin pertenecer a una facciéon u otra del gobierno.

En Socrates hay ya esa parresia ética que desplaza a la que
no ve posible el filosofo en la politica. Por ejercerla es que
fue condenado a muerte, eliminado por la propia



democracia ateniense, de ahi que Agustin Garcia Calvo viese
en Socrates a un anarquico, antes que, como Fernando
Savater siguiendo a I.F. Stone, a un reaccionario:

«éComo desconocer la evidente indiferencia de
Socrates por los cambios de régimen y las actualidades
politicas de Atenas?: él se dedicaba a preguntar, entre
otras cosas, qué es eso de “gobernar un Estado”, y esa es
una pregunta que a ningun tipo de Gobierno le sienta
bien; sélo que a Sécrates la mayor parte de su vida le
tocd hacerla bajo una Democracia»®.

Bajo ningun gobierno se es libre, solamente se alcanza
libertad en la medida en que se logra el autogobierno de uno
mismo consigo mismo y con los otros, el cuidado de si mismo
y de los demas, poniendo las cosas en comun mediante
confederaciones de multitudes y bienes en comun.

Vamos a ver a continuacion que Foucault se equivoca al
diferenciar entre cuidado vy vigilancia cuando el
emplazamiento es jerarquizado, porque cuando hay un
gobierno piramidal y una jerarquia, las relaciones de cuidado
se convierten en sumisiones a un poder soberano:

4 Agustin Garcia Calvo ;Viva Socrates!

https://editoriallucina.es/es/noticias/ficha/viva—socrates—no61


https://editoriallucina.es/es/noticias/ficha/viva-socrates-n61

«La epimeleia no es la vigilancia ejercida por un
comitre> sobre sus esclavos, no es la vigilancia de un
carcelero con respecto a quienes estan presos. Es la
solicitud positiva de un padre de familia para con sus
hijos, de un pastor para con su rebano, de un buen
soberano para con los ciudadanos de su pais. Es la
solicitud de los dioses hacia los hombres»®.

éPadres, Pastores, Soberanos? ¢Los hay buenos? ¢ No son
los carceleros de ninos, ovejas y ciudadanos? é¢No son los
dioses duenos de sus esclavos los hombres? La jerarquia y la
consideracion segun la cual pudiera haber, al mismo tiempo
gue un desnivel profundo, un «buen gobierno», impiden a
Foucault ser del todo consecuente con la anarquia socratica
o cinica, mas aun con el anarquismo clasico decimondnico,
parece olvidar reiteradamente que hubiera dicho que el
poder no es necesario. Al ver micropoliticamente al poder
en todas partes cuesta mucho pensar el espacio sin ejercicio
del poder en que consiste la comuna anarquica, por eso,
aungue avanzo mucho en el camino anarquico, trataremos
de ir incluso mas alla de Foucault.

Su interpretacion de Socrates esta viciada por no tener
muy en cuenta que es Platon quien nos esta contando el
relato del Fedony tergiversando la vida de Socrates a su

5  Persona que en las galeras vigilaba las maniobras y a cuyo cargo
estaba el castigo de remeros y forzados. [N. e. d.]

6  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 15 de febrero de
1984, segunda hora.



favor. Ese ya no es un dialogo socratico, sino que esta muy
intervenido por su antes escriba y discipulo, por ese Platon
gue sobre sus anchos hombros erigira deslavazado en
dialogos el primer sistema de filosofia, el primer compendio
de sabiduria omnicomprensiva para ordenar y jerarquizar
toda la realidad.

Leopoi&o AlaspClari
El gallo de
Socrates

Como el Foucault que dicta la leccion que seguimos esta ya
enfermo de muerte no podra aceptar que Platon haya
caracterizado falazmente a Sécrates como diciendo como
ultimas palabras de su vida, que «la vida es una
enfermedad», pues asi es como se lee e interpreta el
enigmatico y famoso autoepitafio de Socrates: «Criton,
debemos un gallo a Asclepio»’.

7  Cuando nos ocupamos de la erudicion de tal enigma no conociamos la
interpretacion de Dumezil que sigue Foucault, pero la hubiésemos calificado
como platonica, como hacemos aqui, de haberla conocido entonces. Desde
mi punto de vista, Socrates, simplemente, como médico de la €tica de cada



Conceptos como el griego epimeleia y el aleman Sorge que
significan cuidado, tanto en el sentido de cuidar como en el
de tener cuidado, estan sinonimicamente bien
emparentados con el de la ayuda mutua, con uno de los
conceptos anarquistas por excelencia, hasta un punto que la
filosofia ha ocultado y no ha querido reconocer.

Desde un punto de vista anarquista buena parte de «los
cuidados» que ofrece el Estado no son sino una forma de
proteger a un rebano adocenado y dirigido que se explota
sin cesar y se exprime como si fuesen naranjas de las que
sacar zumo (dinero); de tal modo que, el llamado «Estado
del bienestar», donde se abandona a nifnos y ancianos,
enfermos mentales y parados, a inmigrantes y personas
consideradas no—productivas nos domina aparentando
protegernos.

El Estado capitalista solamente procura que su inversion,
los seres humanos que producen, generen la mayor riqueza
para los capitalistas, beneficiarios de toda |la produccion, por
cuidar de la gente como los pastores del ganado cuya carne
van a vender en el mercado, un cuidado distorsionado vy

cual y de la suya misma, se esta despidiendo de los médicos del cuerpo
vinculados a Asclepio, antes de morir. Ese es todo el enigma de su epitafio.
Vease: Simén  Royo £l enigma  del auto  epitafio  de
Socrates: https://www.academia.edu/35297948/UN_GALLO PARA ASC
LEPIO DEL ENIGMA DEL AUTOEPITAFIO DE S%C3%93CRATE
S AL POSTHUMANISMO CONTEMPOR%C3%8INEO A COCK F
OR_ASCLEPIUS FROM THE ENIGMA OF SOCRATES SELF EPIT
APH TO THE CONTEMPORARY_ POST HUMANISM


https://www.academia.edu/35297948/UN_GALLO_PARA_ASCLEPIO_DEL_ENIGMA_DEL_AUTOEPITAFIO_DE_S%C3%93CRATES_AL_POSTHUMANISMO_CONTEMPOR%C3%81NEO_A_COCK_FOR_ASCLEPIUS_FROM_THE_ENIGMA_OF_SOCRATES_SELF_EPITAPH_TO_THE_CONTEMPORARY_POST_HUMANISM
https://www.academia.edu/35297948/UN_GALLO_PARA_ASCLEPIO_DEL_ENIGMA_DEL_AUTOEPITAFIO_DE_S%C3%93CRATES_AL_POSTHUMANISMO_CONTEMPOR%C3%81NEO_A_COCK_FOR_ASCLEPIUS_FROM_THE_ENIGMA_OF_SOCRATES_SELF_EPITAPH_TO_THE_CONTEMPORARY_POST_HUMANISM
https://www.academia.edu/35297948/UN_GALLO_PARA_ASCLEPIO_DEL_ENIGMA_DEL_AUTOEPITAFIO_DE_S%C3%93CRATES_AL_POSTHUMANISMO_CONTEMPOR%C3%81NEO_A_COCK_FOR_ASCLEPIUS_FROM_THE_ENIGMA_OF_SOCRATES_SELF_EPITAPH_TO_THE_CONTEMPORARY_POST_HUMANISM
https://www.academia.edu/35297948/UN_GALLO_PARA_ASCLEPIO_DEL_ENIGMA_DEL_AUTOEPITAFIO_DE_S%C3%93CRATES_AL_POSTHUMANISMO_CONTEMPOR%C3%81NEO_A_COCK_FOR_ASCLEPIUS_FROM_THE_ENIGMA_OF_SOCRATES_SELF_EPITAPH_TO_THE_CONTEMPORARY_POST_HUMANISM
https://www.academia.edu/35297948/UN_GALLO_PARA_ASCLEPIO_DEL_ENIGMA_DEL_AUTOEPITAFIO_DE_S%C3%93CRATES_AL_POSTHUMANISMO_CONTEMPOR%C3%81NEO_A_COCK_FOR_ASCLEPIUS_FROM_THE_ENIGMA_OF_SOCRATES_SELF_EPITAPH_TO_THE_CONTEMPORARY_POST_HUMANISM

manipulado que nos vende seguridad a cambio de perder
cada vez mas libertad.

Existen otras formas de cuidar y de cuidarse, las que
operan teniendo cuidado, que no son las del Estado vy la
productividad capitalista, sino que son formas de
organizacion horizontal, autbnomas y cooperativas, en las
cuales no se tiene una finalidad crematistica, donde no se
reducen los cuidados a una cuestion de dinero, estadisticas
y porcentajes. Esas formas de organizacion en ayuda mutua
son las que el anarqguismo denomina «cuidados», que habra
que distinguir de los otros.

Cuidar de uno mismo vy de los otros es todo lo contrario
que el evangelio de la lucha y la competencia entre



individuos aislados arrancando a lo social lo que pueda
preservar con vida a quienes trabajan.

La parresia de  Socrates, su hablar veraz, esta
indisolublemente unido a ese cuidar de si y de los otros, a
esa preocupacion por el bienestar colectivo mas alla y mas
aca de la politica.

EL ASESTNATO DE

SOCRATES

T .

FINALISTA PREMIO PLANETA 2016

# Mas -

¢ -

Si sobre todo le preocupaban los jévenes es porque éstos
todavia no estaban tan maleados como los adultos y eran
mas permeables a sus mensajes de liberacion, aunque bien
sabido es que Socrates hablaba, dialogaba y refutaba a toda
clase de gentes de todas las clases sociales, desde los
esclavos hasta los nobles.

Su ironia era muy semejante a la de los cinicos o los
comicos, fruto de un talante anarquico. Por eso le [lamaban



«el tabano», por insistir y picar con sus refutaciones
mayéuticas a quienes creian gue sabian y que por ello
debian gobernar y mandar.

Desde las fuentes mas antiguas y exiguas sobre Socrates,
gue no dejo nada escrito, esto es, Aristofanes, el joven
Platon y Jenofonte, hasta las legiones de historiadores vy
filosofos que se han acercado a su figura, se ha novelado e
interpretado su figura de mil maneras, pudiéndose incluir las
figuraciones literarias como la de Marcos Chicot. La
pluralidad de versiones sobre Socrates autoriza a incluir el
Socrates anarquico en el elenco de posibilidades de
interpretacion de su vivir y su pensar, pues ninguna puede
ser definitiva ni acercarse a la objetividad dada la escasez y
variedad de datos, tendenciosos, sobre el personaje.

Interesa a las ideologias religiosas y politicas que
atraviesan la historiografia filosofica que el Socrates
anarquico quede soterrado bajo unas supuestas verdades
historicas establecidas, las cuales, cuando se analizan, se
muestran endebles y sesgadas. Bien sabemos que los
historiadores que cuidan de que se registre la historia han
sido como pastores para los rebanos, herederos de los
exegetas biblicos en busca de su verdad revelada.

Pero no son los dioses, ni los gobernantes, los pastores o
los historiadores, los que se ocupan, cuidan, de los hombres,
ni la religion ni la politica ni la llamada ciencia histérica valen
para ello, pues su cuidar es como el pastor moderno de su



rebano, que trata de organizarlo para explotarlo y sacar
provecho.

Son los seres humanos quienes han de cuidarse entre si.

Volvamos para demostrarlo a la lectura de Agustin Garcia
Calvo:

«En fin, el colmo de |la cosa debe de ser cuando, como
muestra del desprecio de Socrates por la Democracia, le
reprocha el sr. Stone no haber en su defensa apelado al
Principio de la Libertad de Expresion, genial invento que
si Socrates hubiese usado le habria disculpado de
corromper jovenes y de meter dioses nuevos. Como si
Socrates no hubiera hecho al Principio Democratico de la
Libertad de Expresion el mas directo y fino homenaje que
se puede, a saber, el de usarla, soltando el dia del juicio,
igual que cualquiera de los de su vida, lo que le salia por
esa boca, sin cuidarse mucho de sus consecuencias»?.

Foucault acierta también en poner a Sdcrates como
principal exponente de la libertad de palabra, de la parresia,
junto con los cinicos, porque la retirada epicurea de la
politica incitaba mas bien a callarse y no enfrentarse con el
poder establecido, ya fuese oligarquico, democratico o
imperial, aunque en los epicureos y los estoicos también
habra tendencias anarquicas.

8  Agustin Garcia Calvo ;Viva Socrates! Op. Web. cit.



El modo de verediccion, de decir la verdad, de Socrates y
los cinicos, con valentia, con coraje, sin guardarse ni ocultar
nada, no es otro que el de la filosofia tomada inicialmente
como praxis y no como teoria, y eso es algo también
totalmente en consonancia con el anarquismo.

Aun cuando distintas, como actividades orientadas a la
libertad, la teoria y la praxis, finalmente, se encuentren,
porque inicialmente son praxis, son un hacer, solamente
rechazable en tanto en cuanto esté orientado hacia la
dominacion y el gobierno de los otros. El hacer de palabra o
de accidn, la vida, cuando esta orientada hacia la libertad,
puede calificarse como anarquica.

Por eso para diferenciar a Sdcrates y los cinicos de Platon
y los platonicos habria que tener muy en cuenta esta
observacion de Foucault sobre el Laques de Platdon, el
famoso dialogo sobre /a valentia:

«Aqui, el objeto designado en el transcurso del dialogo
como aquello de lo cual debemos ocuparnos no es el
alma, es la vida (bios), esto es, la manera de vivir»°.

Hay que ocuparse de la propia vida y no permitir la
biopolitica, no admitir que otros se ocupen de la
organizacion de la vida, de administrar nuestra existencia,
evitar que los gobernantes sean quienes dictaminen el modo

9  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 22 de febrero de
1984, primera hora.



de vivir en general para todos. No hay que dejar que los que
dominan administren la vida y dicten cdmo debe ser nuestra
existencia.

Lo que los maestros, como Socrates, pueden hacer con los
alumnos, no es conducirlos y educarlos hacia inserirse en la
organizacion social vigente, sino ayudarles a que consigan la
mayor autonomia y a que se relacionen con los otros en
condiciones de libertad e igualdad, ayudarles a que consigan
llevar un modo de vida libre incluso en medio de una
sociedad que mas lo impide que lo facilita.

Socrates no podia ser funcionario, ni politico, porque esa
manera de ayudar, poniendo en cuestion el modo de vida
vigente, deslegitimando y desfundamentando a |Ia
administracion y la polis, no resulta admisible en las
Instituciones. Por eso Sdocrates sabe que no se puede
ensefar, ensefar es adoctrinar, pero al menos muestra, con
su modo de vida, otras posibilidades de vivir, alternativas a
las impuestas. Las acciones de Sdcrates, que derrocan todo
gobierno, son lo mejor para la ciudad, légico entonces que
se le acabase condenando a muerte.

Y es que pocos son los que tienen el valor de asumir esta
verdad: que no hay principio —arché; fundamento, gobierno,
mando, jerarquia— que valga, sino que hay que vivir en
anarquia, —an—arché—, en comunion libre e igual con uno
mismo y con los otros.



Atreverse a actuar, a lanzarse a vivir, por fin equilibrados y
en armonia, resolviendo frustraciones, represiones,
tensiones, una vez adoptada una estética de la existencia
anarquista, que es, al tiempo, un atreverse a pensar, a un
pensar deconstructor de todo conocer, luego también sin
gobierno, mando o jerarquia, se puede habitar la tierra de
otro modo y crear lazos comunales con los demas.

El quehacer de Socrates fue un pensar y actuar
primeramente en oposicion al mundo de la dominaciény la
competencia, ese que resiste y reacciona, para luego ser, al
tiempo, un pensar y actuar libre, comun, y en comun,
constructivo y generoso, primitivo y del mafana. Esa actitud
anarquica esta claramente presente en Sdocrates y en los
cinicos, como venimos demostrando.

El cinismo antiguo fue todo lo contrario de lo que esa
palabra ha venido a significar, pues hoy se denomina cinico
al que miente y engaia, a quien no cree en lo que hace ni en
lo que dice, pero lo hace y lo dice con la finalidad exclusiva
de beneficiarse, sobre todo, econdmicamente, a si mismo.

También el término anarquia ha sido desvirtuado vy
denostado hasta la significacion negativa y peyorativa que
remite solamente a caos, destruccion, violencia vy
terrorismo.

Las palabras que el poder mas teme y que no pueden ser
borradas de la historia se tergiversan violentando su



etimologia hasta hacerlas decir lo contrario de lo que en
realidad significan.

Sefnala Foucault también en sus lecciones, como hacemos
nosotros, que el hablar francamente y con insolencia, sin
respetar ni atender a jerarquias sociales, tras ser lo propio
de Socrates, fue también algo propio de los cinicos, y
ademas, nos recuerda, que dijo Didgenes el cinico, que eso
era lo mas bello que habia en los hombres.

Se junta asi al modo de vida cinico (o socratico) y a su decir
la verdad que otros ocultan, con la belleza, con la vida mas
bella, un tema recurrente en los griegos clasicos ese de la
vida bella y buena.

Luego la forma de vida mas hermosa, para los
anarquizantes, no es la basada en la virtud, ni en la valentia,
no la del honor, ni la de rigueza, ni siquiera la de la
reputacion o la posicion publica y social, sino la del no
engafar ni enganarse, la de ser veraz y auténtico.

Una vida auténtica, vida propia y apropiada, se contrapone
a cualquier forma de vida inauténtica, a todas las vidas
expropiadas, alienadas, sojuzgadas, que se han hecho de
otro, que ya tienen un dueno, un amo, dirigidas por un
gobernante, por un poder ajeno a lo que seria uno mismo
con los demas en un plano de libertad y de igualdad. Una
vida que es dominada, organizada y mandada, no es una vida
propia ni auténtica, no ha conseguido que la confederacion



de yoes de su multitud interna, se equilibre evitando que
ninguno se torne hegemodnico. Lo llamado individual,
indivisible, es ya un colectivo, siendo las relaciones y
vinculaciones con los demas, relaciones y vinculaciones
entre agregados cada vez mayores.

La metafisica del alma bajo un mando, por ejemplo, en el
cristianismo el de Dios y su jerarquia, o en la Modernidad el
del Capitalismo, admite varias formas de vida, diferentes
modos de un deber ser de unos subordinados de los otros,
enganosa pluralidad de los modos de dominacion. Por el
contrario, la estética de la existencia anarquica es la forma
de la sensibilidad libre e igual compartida por la diversidad
de singularidades asociadas sin imposiciones ni jerarquias.

CINISMO




La filosofia es para el cinico un modo de vida, una praxis,
no una teoria, es un modo de ser en el mundo, un vivir
verdadero frente a una sociedad que lo falsea y lo manipula,
qgue esclaviza y que miente, de ahi que rechace lo social y
trate de vivir conforme a la naturaleza. La radical revuelta
cinica de la antigliedad es una muestra, en el inicio de la
filosofia Occidental, de esa rebelion radical a la que
llamamos Anarquia. Y ya solamente la presente simple vy
sencilla caracterizacion, bastaria, para considerar al cinico
de la antigiedad como un anarquista, esto es, como un
practicante de la Anarquia.

El modelo de vida cinico es anarquico porque: «El cinismo
no se conforma pues con acoplar o hacer corresponder, en
una armonia o una homofonia, cierto tipo de discurso y una
vida con arreglo a los principios enunciados en el discurso. El
cinismo liga el modo de vida y la verdad de una manera
mucho mas estrecha, mucho mas precisa. Hace de la forma
de la existencia una condicion esencial para el decir veraz.
Hace de la forma de la existencia la practica reductora que
va a dejar lugar al decir veraz. Y, para terminar, hace de la
forma de la existencia un medio de hacer visible, en los
gestos, en los cuerpos, en la manera de vestirse, en Ia
manera de conducirse y de vivir, la verdad misma. En suma,
el cinismo hace de la vida, de la existencia, del bios, lo que



podriamos llamar una aleturgia, una manifestacion de la
verdad»?©,

Muchas practicas vitales se muestran como corroboradas
por los signos externos de vivir, vestirse, moverse,
conducirse en sociedad. Los cinicos fueron unos
admirados punkies de |la antigiiedad grecolatina, aunque su
apreciacion cultural iba mucho mas alla de la que Ia
contracultura haya podido tener en la era de la Modernidad,
con lo cual, la comparacién se queda corta. El cinico antiguo
prescinde de todas las falsas creencias de la sociedad en la
gue vive, mantiene una frugalidad que manifiesta que sus
necesidades son pocas y sus capacidades son muchas. Luego
resulta el cinico un peculiar anti-sistema que, a diferencia
del moderno, no se lanza a los excesos, no vive deprisa para
dejar un bonito cadaver, sino que prescinde del consumo,
precisamente, para poder apartarse de la sociedad de
consumo, rechazarla y criticarla.

Si se nos aparecen grupos o personajes parecidos a los
cinicos a lo largo de la historia, anarquicos insistimos en
decir nosotros, es porque tal modo de vida y pensamiento
aflora y brota con diferentes nombres y en distintas
sociedades, bien que, con sus particularidades relativas a
esos otros contextos, en distintas €épocas, insistimos,
acontece anarquia en todas las eras.

10 Ibid.



Los cinicos son caracterizados como vagabundos o
dedicados a la mendicidad porque rechazan la acumulacién
de bienes materiales y todas las obligaciones inutiles e
innecesarias. No apegados a nada, la autarquia o
independencia en ellos, y en general, se caracteriza por
necesitar poco, rechazando convenciones superfluas y
normas impuestas. Ellos ejemplificaron toda una terapéutica
anarquista, una depuracion en general de lo sobrante, una
demostracion de que el poder y la jerarquia social no son
necesarios, que para ser verdaderamente rico basta con
tener lo que realmente se necesita, que es poco, siendo el
gue acumula mas esclavo que el esclavo en tanto en cuanto
esta poseido por sus bienes superfluos.

Altas capacidades y pocas necesidades son precisamente
lo que caracteriza a una comuna anarquista, excedentaria,
por tanto, donde es posible el a cada cual segun sus
necesidades y de cada cual, segun sus capacidades, porque
esta formada por singularidades parecidas a las de los
cinicos de la antiguedad, quienes generan libremente, no
obligatoriamente, mas de lo que gastan.

Cuando Kropotkin expone la idea de la ayuda mutua la ve
ya en los animales, luego, la sefala en las comunidades
primitivas o en los gremios medievales, porque la
cooperacion y la solidaridad, aunque revista diversas
formas, se ha dado siempre, tanto en la naturaleza como en
la cultura.



Por eso el cinismo, como bien dice también Michel
Foucault, es, transhistorico, pues a su juicio no se limita al
sigloIV a.C., nose queda en un periodo antiguo de la Historia
de la Filosofia, sino que atraviesa tiempos y lugares,
manifestandose en diferentes épocas y bajo diversas
formas:

«Voy a dar un rodeo e intentaré mostrarles por qué y
como el cinismo no es simplemente, como suele
imaginarselo, una figura un poco particular, singulary en
definitiva olvidada de la filosofia antigua, sino una
categoria historica que atraviesa, bajo formas diversas,
con variados objetivos, toda la historia occidental. Hay
un cinismo que se confunde con la historia del
pensamiento, la existencia y la subjetividad occidentales.
En la préxima hora me gustaria recordar un poco ese
cinismo transhistorico»!?.

De ahi que insistamos nosotros en que el anarquismo,
caracterizado por un vivir autarquico sin necesitar de Estado
y de Mercado, en esencia, por no necesitar de una sociedad
jerarquizada, ni la del dinero ni la del poder, pueda decirse
heredero de la franqueza cinica y su modo de vida, de su
separacion de una sociedad dominante y de su decir y
manifestar francamente la verdad.

11 Ibid.



Incluso podemos invertir esa consideracion y decir mas
bien que la anarqguia estaba en el cinismo, que fue la que lo
hizo surgir y que antes de considerar la historia del cinismo
tenemos en consideracion que su manifestacion
contestataria es en lo profundo parte de la historia del
anarquismo.

Para mostrar el caracter transhistéorico del cinismo,
Foucault, lo que hace, primeramente, es sefalar cuatro
libros recientes, alemanes, cuya existencia conoce y que
versan sobre el tema, los libros de Paul Tillich, Klaus
Heinrich, Arnold Gehlen y uno que reconoce no haber leido,
de un tal, Peter Sloterdijk:

«Para terminar, [el] cuarto libro, pero gue no conozco
—me lo senalaron hace poco-, aparecido el ano pasado
en Alemania, en Suhrkarnp, es de alguien que se llama
Sloterdijk y lleva el solemne titulo de Kritik der zyniscben
Vernunft (Critica de la razdn cinica). No se nos ahorrara
ninguna de las criticas de la razon, ni la pura, ni la
dialéctica, ni la politica, y ahora, por lo tanto, “critica de
la razon cinica». Es un libro en dos volumenes sobre el
cual no sé nada. Me han dado opiniones divergentes,
digamos, acerca de su interés. En todo caso, es seguro
que encontramos en la filosofia alemana
contemporanea, desde la guerra, toda una



problematizacion del cinismo en sus formas antiguas y
modernas»*?.

Tras esa sefal académica y profesoral, que muestra que
era tema de discusion entre los filosofos alemanes de su
tiempo, viene lo importante, lo historico propiamente dicho:
al cinismo se lo puede encontrar uno aflorando, tras la
antigliedad, dice Foucault, en la Europa cristiana, en los
ascetas y los peregrinos, en los movimientos heréticos de la
Edad Media, en los misticos, en las ordenes monacales y
mendicantes, en los franciscanos y su despojamiento, entre
otros: «Los franciscanos, con su despojamiento, su
vagabundeo, su pobreza, su mendicidad, son en verdad,
hasta cierto punto, los cinicos de la cristiandad medieval»13.

Y luego, se le encuentra, ya en la Modernidad, segun
Foucault, en los movimientos politicos revolucionarios, en
|las sociedades secretas, en la militancia como forma de vida.
Entre éstos ultimos ve Foucault la mayor conexidon entre
cinismo antiguo y anarquismo, en la idea de llevar una
verdadera vida que impugne la vida falsa existente vy
muestre, escandalosamente, que otro mundo es posible.

12 Ibid.
13 Michel Foucault EI coraje de la verdad. Clase del 29 de febrero de
1984, segunda hora. En esta leccion Foucault cita el libro de Norman

Cohn, En pos del Milenio Revolucionarios milenaristas y anarquistas
misticos de la Edad Media. Alianza Madrid 1981.


https://redeslibertarias.com/2025/11/12/historia-de-la-filosofia-anarquica-2-entre-socrates-y-foucault-el-cinismo-antiguo-y-la-anarquia-primera-parte/#b3738a1d-fc5b-4eb2-806a-4e65d0b1f943

Cuando nos dice el filésofo que «es facil mostrar la
existencia permanente de algo que puede aparecer como
cinismo a través de toda la cultura europea»!4, vemos con
ello asegurada, en un nivel de emergencia posterior, nuestra
tesis segun la cual: es facil mostrar la existencia permanente
de algo que puede aparecer como anarquismo a través de
toda la cultura universal.

Lamentablemente, Foucault, el anarquismo que
finalmente sefiala como continuador del cinismo antiguo,
es, el anarquismo de caracter terrorista, el nihilismo. Como
ejemplo de la herencia cinica en el anarqguismo moderno se
va a la peor version y mas denostada del anarquista, cuando,
precisamente, la violencia les era bastante ajena a los cinicos
antiguos:

«Habria que estudiar a Dostoievski, por supuesto, y con
él el nihilismo ruso; tras éste, el anarquismo europeo vy
americano, y asimismo el problema del terrorismo vy la
manera en que el anarquismo y el terrorismo, como
practica de la vida hasta la muerte por la verdad (la
bomba que mata incluso a quien la pone) aparecen como
una especie de paso al limite, paso dramatico o delirante,
de ese coraje por la verdad que los griegos vy la filosofia
griega habian presentado como uno de los principios
fundamentales de la vida de verdad. Ir a la verdad,

14  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 29 de febrero de
1984, segunda hora.



manifestar la verdad, hacer prorrumpir la verdad hasta
perder la vida o derramar la sangre de los otros, es algo
cuya prolongada filiacion encontramos a través del
pensamiento europeo»®.

Mas importante nos parece la ligazon del anarquismo con
todo lo demas de los cinicos que refiere Foucault, sobre todo
con el modo de vida verdadero y el no sometimiento a los
dictados de wuna sociedad jerarquizada, que las
manifestaciones violentas en el nihilismo europeo. Y si bien
no es del todo vana esa aportacion y sefalamiento del
filosofo francés, si que late en ella una pertinaz difamacion
hacia el anarquismo, una consideracion peyorativa que
sorprendentemente cala hasta en Foucault: aquella que se
caracteriza por reducirlo a ser un movimiento violento vy
terrorista.

Acierta mas Foucault a continuacion, al ver al cinismo
conectado y aflorando en el estilo de vida del izquierdismo,
entendido como una vida auténtica, digamos entonces
nosotros que frente y contra la fachada, frente a la vida
inauténtica del facha, como vida del antifascista.

A |la hora de dar testimonio con la vida, los soldados de un
ejército o los del terrorismo fascista y militarista, como en |la
inmolacion de los soldados religiosos, cruzados o
legionarios, ese martirio de derechas, se distingue mucho,

15  Ibid.



pero se parece también en algo, al testimonio vital de los
anarquistas que dieron o quitaron la vida por la libertad y la
liberacion: todos se parecen a los martires de las religiones
monoteistas que les precedieron, porque martir es palabra
griega que significa testigo. Ser testigo de un credo dando la
vida por ello, como el terrorista musulman por Al3.

Habria que matizar entonces mucho la consideracion de
Foucault en este punto, quiza con un analisis de Los Justos,
de Albert Camus, puesto que alli se diferencia claramente
entre los nihilistas y los anarquistas, algo que Foucault
amalgama en el pasaje anteriormente citado. Pero como eso
nos desviaria demasiado del tema del cinismo y la Anarquia,
tendremos que dejarlo aqui sefalado, para desarrollarlo en
otra ocasion. Baste decir que la idea de hombre rebelde de
Camus distingue entre el anarquista, que llegado a la
violencia no esta dispuesto a matar ninos y lucha por amor
a toda la humanidad, y el terrorista, que no tiene
limitaciones y lucha por odio a una parte de la humanidad.

Respecto al estilo de vida escandaloso, cinico en ese
sentidob, o mas bien anarquico como venimos
argumentando, lo veriamos, mas eminentemente aun
representado, con posterioridad, mas bien, en los
movimientos de mayo del 1968, movimientos que Foucault
guiza tiene demasiado cercanos para verlos con perspectiva
en el momento en que se ocupa de los cinicos, en
esos hippies que serian mas representativos de lo que ha
llamado izquierdismo.



No es en la militancia de corte militar de los camaradas
marxistas que pudiera verse reaparecer el escandalo cinico
para la sociedad burguesa, con su uniformidad de
vestimenta y su modo de caminar al unisono, algo que seria
del todo ajeno a cinicos y anarquistas, sino en el
companerismo de los izquierdistas de la revolucion del 68 y
sus tribus urbanas o grupos de afinidad. Alli seria, donde
pudiera mejor verse un afloramiento o acontecimiento
anarquico.

Y desde luego se encuentra ese tono anarquico y el
escandalo de desnudar la verdad, como tema cinico,
reapareciendo, tanto en el arte como en la literatura.



Foucault seiala en su texto esa otra importante linea de
fuga: la de la vida artistica del bohemio en tanto en cuanto
consonante con el cinico antiguo -y el anarquista moderno,
anadimos—, las vidas del escritor, el pintor o el musico que
se liberan de las normas sociales y escandalizan a los
burgueses bienpensantes con su existencia libre vy
desenfadada, ajena a las convenciones sociales. Por
ejemplo, la de una mujer anarquista y libre como Emma
Goldman.

Las vidas y obras de ciertos intelectuales, artistas o
escritores son emblemas anarquistas, manifiestos
contestatarios, donde vida y obra se manifiestan
mutuamente en su verdad, diferente y divergente a la
establecida. Los artistas, a la manera cinica, de manera
anarquica, desnudan la existencia de su falsedad vy
alienacion y sacan a la luz lo que se esconde y lo que podria
ser de otra manera.

En ese sentido Foucault sefala primero a los franceses
Baudelaire, Flaubert o Manet. Nosotros, para no nombrar
solamente franceses, podriamos incluir a tres ingleses, bien
anarquizantes: Percy B. Shelley, Lord Byron y Oscar Wilde.

Después senala Foucault la tendencia antiplatonica de
esos artistas, digamos para aclararlo que antiplatonica
significa antipuritana y antivictoriana, es: «una tendencia
profunda que encontramos de Manet a Francis Bacon, de
Baudelaire a Samuel Beckett o Burroughs. Antiplatonismo:



el arte como lugar de irrupcion de lo elemental, puesta al
desnudo de la existencia»'®.

Segun Foucault, ademas, esta el arte moderno vy
contemporaneo, que rechaza cualquier canon estético
anterior, cualquier forma ya adquirida y busca la ruptura
para crear y liberar nuevas formas, lo cual, esta en
consonancia con el proceder rupturista frente a lo
establecido del cinismo y del anarquismo.

Ese tipo de arte y de artistas, sin embargo, el tipo de los
artistas anarquicos, podemos encontrarlos en todo tiempo y
lugar, corroborando, de un modo u otro, el modo de vida
libre. No hay que olvidar que, en la literatura,
eminentemente en la comedia y la satira, abundan también,
de forma recurrente, los temas cinicos y anarquicos,
rompiendo con lo establecido y creando nuevas formas de
expresion.

16  Ibid.



En el anarquista, como en el cinico antiguo, la vida puede
ser tomada como una obra de arte y una manifestacion de
la verdad:

«Creo, pues, que la idea de la vida de artista como
condicion de la obra de arte, autentificacion de la obra
de arte, obra de arte en si misma, es una manera de
retomar, bajo otro aspecto, bajo otro perfil, con otra
forma, por supuesto, el principio cinico de la vida como
manifestacion de ruptura escandalosa, a través de la cual
la verdad sale a la luz, se manifiesta y cobra cuerpo»!’

El anarquismo como cinismo aflorara también, ademas de
en el arte moderno y contemporaneo, en practicas como las
fiestas, desde el carnaval a las raves, que trastocan el orden
social y lo ponen en cuestion. En el potlach primitivo, las
Saturnales romanas o los Carnavales, se destruyen las
convenciones establecidas y el curso de los acontecimientos
organizados por la sociedad dominante para compartir todo
en comun desde la igualdad y la libertad.

Nos atrevemos a decir que el escepticismo y el cinismo que
propiciaron el nihilismo, ya filoséfico, la muerte de Dios
segun Nietzsche, motivo de vacio de poder, pero también, y
por ello mismo, de regocijo y fiesta dionisiaca, son
tendencias anarquicas.

17  Ibid.



Hemos visto que en Foucault el decir la verdad de los
cinicos esta vinculado al cuidado de si mismo y de los otros,
a una pretension de autarquia muy cercana a |la
autosuficiencia y autonomia que postula el anarquismo,
autonomia individual en comun, no solipsista, y todo ello
referido a una serie de practicas antes que a una teoria.

Si anarquismo y cinismo han sido considerados como
pobres en la teoria es porque son antes que un quehacer
tedrico una praxis vital:

«El hecho, en todo caso, esta atestiguado: el cinismo
fue una filosofia, por un lado, de implantacidon social
amplia, y por otro, de armazon tedrica restringida, exigua
y elemental»8,

El anarquismo pese a tener por ejemplo una armazon
teodrica inferior a la del marxismo tuvo una implantacion
social tan amplia como aquél, si bien el socialismo
autoritario y totalitario acabd por imponer su dominio
(arché) expulsando y persiguiendo a los libertarios como
enemigos de su revolucion. No por mas simple vy
comprensible, no por menos pedante y farragoso, el
anarquismo tiene menor consistencia légica que el
marxismo, eso de que lo mas enrevesado es mas profundoy

18  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 7 de marzo de 1984.
Primera hora.



tedricamente superior no es sino un prejuicio de los
académicos en el gue cae incluso Foucault.

La anarquia, como el cinismo, fluye esencialmente por el
camino corto de la praxis no tanto por el camino largo de |la
teoria y de los discursos, que le vienen a posteriori. A
diferencia de otros modos de vida y pensamiento, el
anarquico cinico, primero actua, luego piensa, y ya después,
rectifica su actuacion en una retroalimentacion de la praxis
gue atraviesa la teoria pero que parte de la praxis y nunca la
olvida. Al contrario de las filosofias edificantes, abiertas y
libres, las filosofias sistematicas, pretenden pensarlo todo y
leerlo todo antes de actuar, de ahi que a menudo se queden
en meras palabras.

La ensefanza anarquica no consiste en aprenderse
ninguna doctrina, ni siquiera la anarquista, sino en actuar de
modo anarquista, porque es a partir de la practica de la
ayuda mutua que puede servir leer luego el libro de
Kropotkin sobre el tema y no al revés.

Foucault habla a ese respecto de una «tradicionalidad
doctrinal» en el platonismo y el aristotelismo, también en el
estoicismo, frente a una «tradicionalidad existencial» en el
cinismo, escepticismo y epicureismo. Si el cinico era a su
juicio «el héroe filoséfico», diremos nosotros que el
anarquista es, sin duda, el héroe revolucionario, porque
ambos actuan sin desmentir lo que piensan y piensan sin
desmentir sus actuaciones. El filésofo anarquico que pudo



ser el cinico muridé cuando ese guehacer se sistematizo,
administré y encasillé como el oficio de enseiar a los demas
lo que debian hacer y pensar:

«Indudablemente, esta historia de la filosofia como
ética y heroismo se interrumpiria en el momento, que
ustedes conocen bien, en que la filosofia se convirtio en
un oficio de profesor, es decir, a comienzos del siglo XIX.
Pero, después de todo, hay que sefalar que el momento
en que la filosofia se convierte en un oficio de profesor
y, por consiguiente, la vida filosofica, la ética filosofica, el
heroismo filosofico, el legendario filoséfico ya no tienen
razon de ser, y la filosofia solo puede tener vigencia
como un conjunto histérico de doctrinas'®.

Cuando la filosofia se convierte en oficio, cuando se
generaliza el oficio de profesor, la vida filoséfica desaparece,
luego desaparece asi mismo el filésofo anarquico, del cual el
cinico fue una manifestacion.

La filosofia deja definitivamente de ser una forma de vida
ante todo y pasa a ser un cuerpo muerto de doctrinas
muertas escritas por hombres muertos que aprenden de los
profesores con erudicion para repetirlas escolarmente,
comentarlas y luego irse a ver la television, comprar un
coche y pagar los impuestos.

19  Ibid.



Facilmente podra comprenderse que los anarquistas
filosoficos e incluso los filésofos anarquistas si es que siguen
existiendo, sean hostiles a ese cuerpo de doctrinas vy
comentarios que en poco inciden en la realidad que somos
ni en la realidad en que vivimos, carentes de originalidad y
creatividad, que pueblan aulas y universidades.

A la idea de vida verdadera de Platon, recta, derecha,
puritana, se opone la realizacion de vida verdadera
alternativa por parte de los cinicos, los escépticos y los
epicureos, en cuanto anarquicos. El cinico modifica la idea
de una vida verdadera, rompe con las normas. Foucault no
aprecia en la leyenda de que Didgenes falsificase moneda
una exterioridad, sino un gesto, nosotros lo vemos mas
como un situarse en un afuera, cosa como dijimos imposible
segun el filésofo francés, que no conseguia ver espacios sin
poder.

El que los filosofos clasicos pudieran reconocerse en el
cinismoy, sin embargo, repudiarlo en la praxis, se explica del
mismo modo como los filosofos contemporaneos pueden
reconocerse en la anarquia, y sin embargo, rechazarla.
Ambos saben que han traicionado a la Filosofia al
encaramarse a las cimas Universitarias:

«Asi pues, al mismo tiempo que los filosofos se
reconocen con tanta facilidad en el cinismo, se distancian



muy violentamente de él a través de una caricatura
repelente»?.

La filosofia es anarquica, su libertad precede a la
pretension de que todo tenga un fundamento y al
establecimiento de una serie de jerarquias que se tradujeron
en dominaciones, como todo filésofo sabe y el anarquismo
se lorecuerda; hay entonces un rechazo, incluso en el propio
Foucault, a reconocerse en la anarquia.

Los fildsofos una vez adaptados como profesores
universitarios y funcionarios de la burocracia estatal han
perdido el coraje de la verdad, la valentia de llevar una vida
verdadera que pudiese ser testimonio de una filosofia
verdadera, a su teoria le falta praxis y lo saben, se
avergiienzan de ello, pero, incapaces de reconocerlo,
rechazan la anarquia como inviable o impensable, cuando no
la silencian y la acallan. Han perdido la osadia politica.

20  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 14 de marzo de 1984.
Primera hora.



I1l. FOUCAULT Y LA PARRESIA. EL CINISMO ANTIGUO Y LA
ANARQUIA II

Publicado el 20 de noviembre de 2025

«Surgieron, como no podia ser de otro modo, en Grecia, al
iniciarse el siglo IV a.C. Se dejaban crecer la barba, usaban
alforja, un sencillo manto doblado y bastén. Vivian como
mendigos, al aire libre, realizando en publico las labores de


https://redeslibertarias.com/2025/11/20/historia-de-la-filosofia-anarquica-3-foucault-y-la-parresia-el-cinismo-antiguo-y-la-anarquia-segunda-parte/

Ceres y Afrodita». «Los dioses —decian ellos— no necesitan
nada y los que son semejantes a los dioses necesitan lo
menos posible».

Se llamaban a si mismos perros, su lema era transmutar los
valoresy a él se entregaron sin descanso; ninguna institucion
escapoO a su critica: familia, propiedad, religion, Estado...
eran blancos de su mordacidad hiriente y corrosiva. Pocas
veces se hallara en la historia del pensamiento doctrina que
mantenga tal desprecio hacia los valores tradicionales vy
sustente una exigencia tan firme de libertad individual. Pero
su mayor extravagancia, aquello en lo que fueron de verdad
originales, fue tomarse en serio la moral, edificando una
doctrina que cifra la felicidad en la autosuficiencia vy
antepone a cualquier otra cosa la libertad. Siendo
caracteristica definitoria del cinismo su odio por todo lo
inutil, su doctrina es de una extraordinaria sencillez (lo que,
sin duda, la perjudica a nuestros ojos, mas todavia si
consideramos como otras doctrinas aun mas simples
debieron de ser rodeadas de todo tipo de intringulis y
sutilezas antes de su universal reconocimiento) y el
diagnostico de los males humanos no puede ser mas simple:
se afanan los hombres en l|a realizacion de trabajos y
proyectos inutiles que les dejan exhaustos y desencantados;
la insaciabilidad, la desmesura del deseo, mediatizado vy
pervertido por la civilizacién, hace a los individuos infelices
(lo malo de los deseos es que acaban por cumplirse y este
cumplimiento lo es al precio de la infelicidad y la desgracia).



Frente a esto se impone la vuelta a la naturaleza, es decir, a
modos de vida mas naturales y simples de los que una
civilizacion demente nos ha apartado.

El cinico es un marginal, un outsider. Se coloca fuera de la
sociedad y la cultura y suconducta responde a un doble ideal
de vida: de una parte, la autarquia, renuncia a cuanto de
ajeno, de extrano, hay en el individuo, pues el objetivo es el
hombre completo emancipado de lazos externos, que ha
logrado, gracias a ese trabajo de depuracion que recibe el
nombre de ascesis, no necesitar para nada de su enemiga la
civilizacion; de otra, la libertar de palabra, la franqueza con
gue oponerse y resistir a todo lo que nos disminuye o
embrutece, a lo que nos niega el cumplimiento de la
individualidad plenamente desarrollada, del espiritu

libre»?i,

En una Contrahistoria de la Filosofia que quiera hacer valer
lo an—arché o anarquico y libre sobre el arché o principio de
dominacion, las filosofias helenisticas vilipendiadas por la
tradicion, el cinismo, el escepticismo y el hedonismo,
exceptuando un tanto al estoicismo, pueden ser
reivindicadas desde el anarquismo contemporaneo como
emergencias de lo anarquico.

Entre los Sistemas filosoficos creados a partir de Platon y
Aristoteles, y los cristianizados por Agustin de Hipona vy

21 Rafael Sartorio Los cinicos. Editorial Alhambra. Madrid 1986,
Presentacion, pp.7-8.



Tomas de Aquino, auténticas catedrales goéticas que
subsumieron la Filosofia en la Metafisica, torres verticales
jerarquicas fundamentadas piramidalmente a partir de un
gobierno y una gobernanza, tenemos como antecedentes
anarquicos a algunos presocraticos y a Socrates, también a
las filosofias helenisticas mentadas, todo ello, como
decimos, como ejemplos de la irrupcion de lo anarquico en
la historia del pensamiento.

Hay en la Historia de la Filosofia una lucha soterrada de la
anarquia por la libertad de pensamiento frente a los
Sistemas Filosoficos que ha quedado oculta, que no se ve y
no se estudia, un relato no dicho que el anarquismo en la
actualidad tendria que sacar a la luz.

El fildsofo Michel Foucault luchd para que el decir la
verdad no fuese algo jerarquico, no estuviese nuestra
veracidad en manos de directores espirituales, confesores,
psiquiatras, psicoanalistas, jueces, torturadores o
carceleros, gobernantes, en definitiva, que tuviesen que
sonsacarnosla. De ahi que comenzase su leccion sobre |a
libertad de palabra (parresia) citando el recomendable texto
de Plutarco «Como distinguir a un adulador de un amigo».

Solamente entre amigos y companeros, en condiciones de
igualdad, surge con facilidad el hablar francamente, pues en
una sociedad jerarquizada, que autoriza a unos pocos a decir
una supuesta verdad que no es sino confirmacion de la
dominacion vigente, solamente personajes anarquicos



como los cinicos, se atreveran a decirle las verdades al
tirano, denotando asi un modo de vivir y de existir, un modo
anti—sistema y anarquico. Pero decimos esto llevando a
Foucault mas alld de Foucault, inclindandole hacia el
anarquico que habitaba en él, en pugna con el maoista y el
estructuralista, el historiador y el hijo de médico.

Llamar a la anarquia sin decirlo como hace Foucault al
hablar del gobierno de si y de los otros resulta equivoco,
deberia denominarse a eso llamar al autogobierno de si con
los otros.

Performance de Santiago Sierra. Perros atenienses. Grecia 2015.
Escrito en el arnés del lomo: «no tengo dinero»

Foucault, como no ve que haya espacio sin poder, sin
gobierno, no puede llegar a concebir el autogobierno de si
con los otros, se queda en un lugar cercano, pero aun dentro
del marco del gobernar y del poder, un planteamiento que
reduce el saber al poder. Su intencion es minimizar el poder,



pero no llega a considerar posible eliminarlo, es en eso un
anarco—escéptico. Al fin y al cabo, al ejercer de maestro y
profesor en las mas altas instituciones académicas vy
universitarias, Foucault estuvo lejos de verse libre del marco
estatal e institucional bajo el que se cobijaba, si bien, desde
ese lugar realizé una critica bastante cinica de la sociedad
moderna en que vivia y que administraba su existencia.
Logro llevar una vida filosofica a pesar de ser un eminente
profesor, no gracias a ello.

El que le dice las verdades a la sociedad, esas que
desenmascaran que su gobierno es tiranico, explotador,
totalitario, que es dominacioén incluso y aunque se denomine
democracia y diga seguir los derechos humanos, ese, corre
un riesgo, porque esta siendo an—-arquico, esta
desenmascarando al poder, no solamente en su clara verdad
de poder dictatorial, sino en sus mil caras ocultas de
dominacion con apariencia de libertad. Poniéndolo en
evidencia, lo desnuda y queda a la vista.

De ahi que Foucault diga que es valiente o tiene coraje
qguien dice la verdad, aunque conciba ese decir de manera
demasiado dialdgica, como un didlogo entre dos, en lugar de
concebirlo también como un dialogo consigo mismo, esto es,
con la multitud que habita a cada cual, y luego también con
los demas y la de los demas.

El riesgo de sufrir violencia por la franqueza tiene que ver
con relaciones de fuerza asimétricas, pues decirle a un rey



gue es un tirano puede suponer la muerte, mientras que
decirle una verdad incomoda a un amigo, esa que nadie que
no es amigo se atreve a decirle, ciertamente puede acabar
con la amistad, pero si la amistad esta bien constituida,
podra también favorecerla, incrementarla y fortalecerla.

Decir la verdad al rey, al pueblo o al amigo, conlleva
riesgos, pero el juego de la parresia solamente se libra sin
riesgo, entre compaferos o amigos, en verdadera
democracia, y yerra Foucault al considerar ese juego
también como jerarquico, pues jamas un rey aceptara que
se le ofenda con la verdad. Si reyes, politicos o empresarios,
aceptan consejeros, seres que les digan la verdad y no sean
solamente aduladores, tales consejeros seran como Platén
lo fue del tirano de Siracusa, es decir, seran finalmente
asesinados o vendidos como esclavos si no se vuelven
serviles y aduladores.




Si para que se lleve a cabo ese juego es necesario que el
qgue recibe |la verdad dolorosa pueda aceptarla, solamente
en condiciones de un poder simétrico, igualitario y, por
tanto, en desactivacion de la jerarquia y del gobierno, es
decir, en democracia y anarquia, puede darse tal juego, a
nuestro juicio.

Segun Foucault, el poder usa la retdrica y no tiene que
creer siquiera en lo que pretende inculcar como verdad, el
Poder dice una verdad —supuestamente positiva— como
hacen los profetas, sabios, y profesores o técnicos de un
saber, o dice una verdad —supuestamente negativa— como
hacen, jueces, psiquiatras, sacerdotes y carceleros. Todos
ellos dicen una verdad en funcién del arché, del principio,
fundamento, mando, orden, jerarquia, en que se inscriben,
dicen una verdad, no dicen la verdad.

Pero puesto que Foucault admite que la posibilidad de
decir la verdad como parresia no pertenece a ningun gremio
y difiere de la retdrica, parece admitir que pertenece a todos
los seres humanos, entonces, por eso mismo, tendria que
haber llegado a la conclusion de que ese habria de ser un
decir andrquico, corolario al que su obsesion por ver
dominacion en todas partes no le permitio llegar. Asi es
como se le aparecen los cinicos como los parrhesiastas por
excelencia de la antigiedad y no las demas escuelas
helenisticas, aunque de ese proceder anarquico también
pueda vislumbrarse algo entre los hedonistas, y menos o
nada entre los estoicos. El filésofo cinico, como el anarquico,



es popular, no elitista, no se dirige, como Platdn y los sofistas
para educarlos, a los hijos de las clases sociales mas elevadas
de la ciudad, sino a todo el mundo, incluyendo a los mas
pobres y humildes, a los trabajadores o los esclavos, pero
también, enfrentadamente, a reyes y principes, a todos sin
distincion de clase. La instruccion cinica y anarquica, se
diferencia de las ensenanzas de clase, en que es intelectual
y moral, no tedrica, como la del Socrates ensenando-
dialogando con un esclavo, o interrogando a artesanos y
agricultores, aunque Platon lo pinte mas bien rodeado de
pijos, cComo era su caso.

El cinico llega mas alla incluso que la ironia socratica y la
valentia politica, nos dice Foucault, pues: «El coraje cinico de
la verdad consiste en lograr que los individuos condenen,
rechacen, menosprecien, insulten la manifestacion misma
de lo que admiten o pretenden admitir en el plano de los
principios. Se trata de hacer frente a su ira presentandoles
la imagen de aquello que, a la vez, ellos admiten y valoran
como idea y rechazan y desprecian en su vida misma»?2,

En el plano de los principios (archai) estan todavia los
filosofos que no son capaces de reconocer que la filosofia
misma es anarquica, toda su deconstruccion de los
principios de la racionalidad universal, toda su critica de la
colonizacion, del etnocentrismo, su feminismo, su

22 Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 14 de marzo de 1984.
Primera hora.



ecologismo, se quedan cortos porque hay todavia pilares
jerarquicos gue no son capaces de demoler, puesto que su
demolicion les afectaria a ellos mismos demasiado. Resulta
muy dificil que alguien comprenda cabalmente algo del todo
si esa comprension implica una pérdida de su posicion social
y su poder adquisitivo. De ese modo, los fildsofos actuales
se resisten a reconocer que en la Universidad ni se ensefia ni
se practica la filosofia, que no ensenan filosofia alguna, sino
gue ensefan las doctrinas pretéritas historiografica vy
filologicamente para tener de ese modo una forma de
remuneracion y subsistencia. No pueden soportar el
escandalo cinico de alterar la moneda, netamente
anarquico, no arriesgan su vida y posicion para decir la
verdad.

<

Alejan'dro
S Magno




La vida libre como condicién de libertad de palabra vy
accion afecta a todo el mundo, incluidos los filosofos, que, al
ir aceptando principios, la fueron suprimiendo. Al querer
recuperar esa vida libre los fildsofos pasaron a deconstruir
los principios en que se habian encerrado, pero en el
momento de llegar a arriesgar demasiado, les entra miedo y
se frenan, porgue ven consecuencias para con ellos mismos
y sus vidas que en lugar de ganancias, interpretan como
pérdidas.

Cuando la filosofia dejo de ser una forma de vida y se
convirtid en una profesion quedaron solamente la ciencia y
la religion, que se perfilaron como los saberes que
mostraban la verdadera vida: una vida determinada,
jerarquizada, sojuzgada, administrada, que decia a cada
cual, cual era su lugar en ella. Ciencia y religion quedaron
como los lugares donde emergian los principios rectores que
gobiernan el mundo, incluida la vida de todos y de todas.
El arché triunfaba sobre el an—-arché. «Confiscacion del
problema de la verdadera vida por la institucion religiosa.
Anulaciéon del problema de la verdadera vida en la
institucidn cientifica»?3. Foucault ve con razdn a Montaigne
0 a Spinoza como excepciones, pero es que ninguno de ellos
era profesor.

El olvido de la filosofia como forma de vida hace que ésta
ya no pueda validarse ni manifestarse mas que como saber

23 Ibid.



cientifico sometido a principios. Si se torna anarquica,
recupera mediante un proceso de deconstruccion de si
misma, la situacion de libertad de vida y pensamiento
originaria, la anarquia que la subyace.

Negro matapacos, anarcoperro chileno en accion

El enigmatico anti—principio cinico de alterar la moneda,
falsificar moneda, cambiar el valor de |la moneda, significa el
derrumbe del chantaje de los garbanzos, la pérdida del
miedo a quedarse sin comer si no se siguen las normas y no
se obedece a los que mandan, no aceptar el principio del
dinero y del poder es condicion de posibilidad de cualquier
libertad, incluida la de expresion, para un decir la verdad, ya
sea la del filosofo o la del periodista, la del historiador o |la
del artista. Como Wittgenstein, Buda o Kropotkin, cinicos
como Crates, abandonaron sus muchas riquezas para poder
llevar una vida libre, aunque ello no signifique que haya que



ser pobre y mendigo para poder ser libre, sino que se tiene
gue estar liberado de las ataduras que la riqueza representa.

Si el representante mitoldgico de los cinicos fue Heracles,
Hércules, eso significa que hay que tener una fortaleza
sobrehumana y heroica para realizar los trabajos de
desprendimiento de las ataduras que implica la vida en
libertad, se tiene que luchar contra una docena de
monstruos y vencer. El cambio de valor de la moneda, que
el dinero ya no tenga valor, su reevaluacion vy falsificacion,
implican que no importa la riqueza o la posicion social si se
logra la libertad.

Segun Foucault eso sucede después de seguir el precepto
délfico socratico, también cinico, el de: condcete a ti mismo,
esto es, tras un periodo de autoconocimiento. Con ello «se
sustituye la falsa moneda de la opinion que uno tiene de si
mismo y que los otros tienen de uno por una verdadera
moneda que es la del conocimiento de si. (...) Diégenes pudo
reconocerse y ser reconocido por los otros como superior al
propio Alejandro. (...) Encontramos, desde luego, una serie
de interpretaciones de este principio, esencialmente en
torno a la cuestién de que nomisma®* es la moneda, pero
también el nomos: la ley, la costumbre. El principio de
alterar la nomisma es también el de cambiar la costumbre,

24 El nomisma era una moneda de oro, heredera del solido, acuiiada en el
Imperio Bizantino hasta la reforma monetaria de Alejo I Comneno de 1092.
Fue de curso legal también en Roma. Fue el nombre de moneda mas fuerte
del imperio. Su nombre dio origen a la palabra numismatica. [N. e. d.]



romper con ella, infringir las reglas, los habitos, las
convenciones y las leyes»?°.

Nos engafiamos, sin embargo, si  seguimos
llamando principios a las reglas de conducta de los cinicos,
es mejor denominarlas reglas, como las que se ponen a un
juego, que pueden ser transformadas y cambiadas junto al
juego mismo; en el espacio de juego de la libertad y la
igualdad, espacio anarquico, caben muchas reglas, pero
ningun principio, porque las primeras son egalibertarias
mientras que el segundo implica la permanencia de un
fundamento que implica una jerarquia. Las reglas se
diferencian de las leyes y costumbres en que no se basan en
ningun principio, fundamento, base piramidal, en que son
horizontales y no verticales.

Los fildsofos cinicos son llamados perros, la propia
etimologia de |la palabra a la conjuncion de ambos términos
remite. Pero para darle un sentido positivo que contrarreste
su acepcion peyorativa habra que considerar a los perros
como mejores que los hombres.

Si la naturaleza y la animalidad son esenciales en el
cinismo, los cinicos son como perros porque son animales
domesticados, puesto que habitan en una ciudad y viven en
sociedad, mantienen cierto salvajismo, pero no llegan a ser
lobos, motivo de que Diégenes arrojase su cuenco con furia

25 Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 14 de marzo de 1984.
Primera hora.



al ver que un nino, al beber agua fresca de un manantial
haciendo concavas sus manos, le habria superado en el no
necesitar de nada y vivir lo mas posible conforme a la
naturaleza.

SorkrrSaatoanee T

. o

Rucio Capucha, el anarcoperro chileno

La palabra cinico ha venido a significar, en nuestros dias,
precisamente, lo contrario de lo que significaba antafo,
pues si en la antigiedad implicaba la conformidad entre lo
gue se decia y cOmo se vivia, entre un pensar y su obrar, en
la actualidad se usa para designar a quienes, como los
politicos, dicen que no hay que robar mientras estan
robando, se usa para definir a quien mantiene una
impostura y es falso y contrario a la verdad. Resulta curioso
como se ha desvirtuado el sentido original de palabras que



han representado una firme oposicion al poder en todos los
tiempos, anarquia es una de ellas también, muestra de que
ni siquiera el lenguaje esta a salvo de la tergiversacion por
parte de los saqueadores de toda época y lugar.

El cinico anarquico de la antigiedad ladra y ensena los
dientes a quienes pretenden que abandone del todo su
salvajismo, es el guardian de la verdad y el critico de la
impostura, reconociendo a quien es bueno y distinguiéndolo
de quien es malo, solamente con el olfato. Ya Platon y antes
Heraclito habrian dicho cada uno en una ocasion que los
perros son filésofos, porque en cierto modo conocen vy
discriminan.

Laukanikos, el anarcoperro griego en accion

La falta de pudor o de verglienza con la que
despectivamente se les caracteriza, antes que ser un aspecto
negativo segun la sociedad y los detractores de su forma de
vida, resulta un aspecto positivo desde el punto de vista



anarquico. Los cinicos no se averguienzan si van desnudos, si
no esconden nada, no les averguenza el sexo o de si diceny
manifiestan, con franqueza, lo que otros callan, nada sanoy
verdadero quieren ocultar por motivo de costumbres, leyes
o usos sociales. A ellos les repugnan tanto los adornos y
vestimentas como a los puritanos de todos los tiempos
repugnay escandaliza la desnudez. El naturismo actual es de
origen cinico, aunque ya todos los griegos de la antigliedad
practicaban la gimnasia, como la propia etimologia de la
palabra griega de que procede significa, desnudos (gymnos).

Como un perro, un cinico puede vivir en entornos salvajes,
en la naturaleza, como perro callejero o vagabundo y
mendigo en la ciudad o como perro doméstico de una casa
o un palacio, lo cual, le es indiferente, si le venden como
esclavo exclama: «Yo sé gobernar. {Quién quiere comprar
un amo?». Sin necesidades que le aten, lleva una vida
verdadera de autogobierno, independiente, soberana, luego
es capaz de no avergonzarse de nada ni sentirse culpable por
nada.

La vida soberana, autarquica, al estar satisfecha, al
regocijarse en si misma, es un bienestar que se abre a la
relacion libre e igual con los otros, esta lista para la ayuda
mutua entre amigos y companeros, vida ejemplar también
para los demas. El resultado paraddjico es que el cinico, al
reinar sobre si mismo es rey, antes que los aristécratas.



Necesita poco un cinico, eso ha hecho que se confunda esa
propuesta de existencia auténtica con una auto—imposicion
de la pobreza. Lo mismo ocurre con el anarquista, pues
incluso Ursula K. Le Guin en su novela de ciencia ficcion Los
desposeidos, al imaginar un planeta futuro anarquista, lo
imagina en la pobreza, con recursos escasos. El anarquico,
como el cinico antiguo, puede vivir en la pobreza o en la
rigueza, en toneles o en palacios. Como sabe que la moneda
es falsa, el dinero, no le importa, pero eso no quiere decir
gue escoja la pobreza, sino que esta dispuesto a afrontarla
antes que venderse al mejor postor.

Otra cosa entonces sera la de imaginar una comunidad en
la que convivan los anarquicos que la prolongacion de las
consecuencias negativas de no aceptar el chantaje de la
sociedad capitalista, ese otro mundo posible habra de ser un
mundo en el cual quienes lo conforman tienen muchas
capacidades y pocas necesidades, de ahi que una comuna
anarquista en un planeta de ciencia ficcion, como utopia
posible anticipada, bien pudiera situarse en la abundancia
de los excedentes y no en la carencia de las necesidades.

No estamos de acuerdo con Foucault y otros autores, por
tanto, en que la pobreza sea esencial en el cinico, lo es el
despojamiento de todo lo superfluo, y, ciertamente, el
dinero lo es. Por ese motivo el cinico Crates repartié su
fortuna. Pero entre necesitar poco y ser un necesitado hay
un abismo infinito, el que separa al que carece de muchas
necesidades del mas necesitado, al independiente del mas



dependiente. Facil resulta confundir entonces a Diégenes
con un pobre, aunque, en cierto sentido, fuese mas rico y
mas rey que Alejandro Magno. La correlacion entre la vida
pobre del cinico y la vida humillada, en fealdad, sucia,
degradada y desgraciada, solamente resulta de los
parametros de la ciudad, de la aceptacion implicita de la
moneda como valor de cambio. El cinico no acepta la
pobreza, la esclavitud, |la mala reputacion y la mendicidad,
como ideales de su existencia, simplemente, si se ve
abocado a ello, no le importa, porque esta por encima de
esos parametros. Ya hemos dicho que no se parece a
nuestros indigentes modernos sino, mas bien, a
los punkies de los afos 1970, eran mas como una tribu
urbana que como un estigma sociologico.

Rucio Capucha, anarcoperro chileno



Nosotros diriamos hoy entonces a ese respecto que el
cinico es uno de los primeros en pasar del homo
sapiens al anarcantropus mediante una ecosofia que le
reintegra en la naturaleza.

El gesto cinico fue interpretado ya en su tiempo, como un
retorno a la naturaleza, aunque hoy lo veamos nosotros
como superacion de lo humano, de ahi que se le asociase
con los perros, con unos seres a medio camino entre lo
salvaje y lo civilizado, lo indomito y lo domesticado.

Laukanikos, el anarcoperro que se unio a las protestas en Grecia

Los socraticos al disociar cuerpo y alma, pretendiendo
cuidar de lo segundo ante la degradacion de lo primero,
inventaron con Platon la metafisica, luego la teologia
cristiana lo heredd, su otro mundo era trascendente,
mientras que, los cinicos, sin abandonar la inmanencia, sin



creer en el alma, no duplicaron fantasticamente el mundo,
sino que rechazaron l|la sociedad para tratar de vivir
ahondando en sus cuerpos conforme a la naturaleza,
reivindicando su animalidad. Foucault es consciente de ello:
«en el ascetismo cristiano hay, por supuesto, una relacion
con el otro mundo, y no con el mundo otro»?®. El otro mundo
posible de los cinicos es un mundo otro al vigente y no
ningun mas alla.

Como un perro, el fino olfato del cinico detecta a la legua
esa impostura metafisica, distingue al amigo del enemigo, el
bien del mal, los esclavos de los libres, la terrenal y real de
lo celeste o imaginario, es el perro guardian que vigila a la
sociedad y ladra y grufie ante sus falsedades y ante las
obligaciones innecesarias que ella impone.

26  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 28 de marzo de 1984.
Primera hora.



"

COHLEN LARDAY Jn s

OOGMAN ‘}

AL PEOERLA BE LR B

La pelicula Dogman (2023) dirigida por Luc Bresson
comienza con una cita de Lamartine: «Siempre que hay un
desafortunado, Dios le envia un perro». En ella se nos
presenta la historia de Douglas, que, de nifo, fue maltratado
por un padre y un hermano violentos, que lo arrojan a una
jaula donde convive con los perros, también maltratados,
durante anos, hasta que logra escapar con los perros.

En un momento dado el hermano maltratador, tan beato
como sadico y agresivo, pone una pancarta en la jaula en |la
gue ha escrito: «In the Name of God», la cual, leida por el
encerrado al revés desde dentro de la jaula que comparte
con los perros, reza: «Dog / emaN».



EN NOMBRE DE DIOS

Fotograma de la pelicula Dogman, de Luc Besson

En lugar de atacarle, al ser encerrado con ellos, los perros
protegen a Douglas y son durante mucho tiempo su unica
compania. Lograra escapar con los perros, como hemos
seflalado y acabara llevando una vida al margen de Ia
sociedad, siempre acompanado con sus fieles amigos que le
ayudan y le protegen. Bien adiestrados los perros acaban
robando joyas en casas lujosas para que Douglas pueda
subsistir y darles cobijo.



Dogman 2023 Parte 7

Fotograma de la pelicula Dogman

También aficionado a disfrazarse, después de haber
pasado el protagonista por un centro de acogida donde
aprende teatro, consigue un trabajo de cantante travestido,
pero al enfrentarse a unos criminales que amedrentaban a
la gente, se desencadena una batalla entre perros vy
humanos, que culmina con su detencion por la policia.

Cuando finalmente es capturado por las autoridades, el
protagonista humano, dialogando con una psiquiatra de la
policia, nos ofrecera a través de tal dialogo, la siguiente
comparacion entre los perros y los humanos:

«Psy: éDirias que amas mas a los perros que a los seres
humanos?



Doug: jPor supuesto! Cuanto mas conozco a los
hombres mas amo a los perros.

Psy: éQué cualidades poseen que los humanos no
tienen?

Doug: Tienen belleza sin vanidad, fuerza sin insolencia,
valentia sin pereza y todas las virtudes de los humanos
sin ninguno de sus vicios. Hasta donde sé solo tienen un
defecto.

Psy: ¢ Cuadl es?
Doug: Confian en los humanos».

Ahora se puede comprender mejor lo que para nosotros
significa la asociacion de los cinicos con los perros, para los
ciudadanos bienpensantes un insulto, para nosotros un
elogio.

La filmografia contemporanea no ha dejado de ilustrar
este punto tanto a través del filme anteriormente
mencionado, como de la pelicula del director chino Guan
Hu: Black Dog (2024), en la cual, un motociclista exconvicto
trama amistad con un fiero perro negro en un desierto chino
en donde la emigracion a las ciudades dejo perros
abandonados y que se prepara para los juegos Olimpicos de
2008 en Beijing erradicando a las manadas de perros salvajes
el lugar.



68158 MR

Cartel de la pelicula china Black Dog

Hay perros policia, desde luego, aquellos a los que han
adiestrado para servir al poder, pero por naturaleza el perro
es un animal de manada, que se une a quienes le tratan bien
y en varias manifestaciones contra el poder varios perros se
hicieron famosos por unirse a los manifestantes,
eminentemente tres de ellos, Laukanikos en las protestas de
Grecia, Rucio Capucha y Negro matapacos en las protestas
de Chile, tres perros anarquicos que se sumaron a los
manifestantes frente a los policias antidisturbios que venian
a golpearles. Si a los cinicos llamaron perros fue por ese
instinto de rebeldia contra el poder y sus agentes agresores,
la horda anarquista se asemeja a una congregacion de
cinicos dispuestos a enfrentarse al poder establecido.



Mejor pelicula
SECCION OFICIAL

. AFFBCN ¥
\

BLACK DOG
Dir. Guan Hu | China

Dice Foucault que la forma de vida cinica: «es la
continuacion, pero también la inversion escandalosa,
violenta, polémica de la vida recta, la vida que obedece a la
ley (al nomos)»?’. Lo es, pero también es la vida que anuncia
otras reglas que pueden surgir del autogobierno de si con los
otros, las de una comunidad anarquica o una manada de
perro—lobos sin jerarquia para seguir con la metafora canina.

Si no se sigue la ley de la ciudad, sino que se respetan las
reglas de la naturaleza, como hacian los cinicos, ocurre que:
«En la vida cinica no puede aceptarse ninguna convencion,
ninguna prescripcion humana, si no se ajustan exactamente
a lo que se encuentra en la naturaleza, y sélo en la
naturaleza. De tal modo, los cinicos rechazan desde ya, el
matrimonio, rechazan la familia y practican o pretenden

27  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 14 de marzo de 1984.
Primera hora.



practicar la unién libre»?®. Como todos los anarquistas que
han hablado del amor libre, los cinicos, rechazaban todas las
formas de unidén oficial, eclesiastica o civil, administradas
por la religion o por la burocracia social de la ciudad.

Los cinicos no se dirigen solamente a los griegos sino a toda
la humanidad, su apuesta la hace por si mismo y por y para
todos los demas, sin distincion de clase o etnia. Tan fuertes
y autosuficientes como Hércules los cinicos luchan por un
mundo sin monstruos para todos, no para ningun reducido
grupo ni para una secta o Iglesia, como los activistas de otros
movimientos filosoficos o politicos.

Foucault ve en los cinicos una universal «forma de lo que
podriamos llamar la vida militante, la vida de combate y de
lucha contra uno mismo y por uno mismo, contra los otros y
por los otros (...) la idea del luchador, que esta siempre en |la
brecha, no guarda nada parasivy, al contrario, sufre su propia
miseria para mayor bien de todos: me parece, en suma, que
todo esto esta bastante cerca de la nocidon mucho mas
moderna de militancia. (...). Una forma particular: un
militantismo abierto, universal, agresivo, un militantismo en
el mundo, contra el mundo»?. Ahora se dice
mas activista para separarse del vocabulario militar, la cual,
tampoco es una buena palabra.

28  Ibid.
29 Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 21 de marzo de 1984.
Primera hora.



El filosofo francés presta demasiada atencion a la
caracterizacion de los cinicos dada por el estoico Epicteto,
gue les recrimina pretender que uno se hace cinico por
eleccion sin atender a los dioses, poniendo en duda que
alguien «se autoinstituye cinico»3°. Uno se autoinstituye
cinico o anarquico al adoptar una forma de vida cinica o
anarquica, no necesita ninguna sancion divina pues no es
ninguna mision divina. El ateismo anarquico de los cinicos
contrasta con el teismo de otras sectas antiguas hasta
hacerlos unicos en la eleccion de vida sin sancion divina.
Nadie les tenia que dar el carné de militantes.

La ascesis, la practica, una serie de ejercicios, es cierto que
aparece en todas las filosofias helenisticas como via para
autoinstituirse como cinico, epicureo, estoico, escéptico,
luego aparecera en el cristianismo y sus ordenes, pero lo

30 Ibid.



caracteristico del cinico es que rechaza toda sancidn divina,
en que es materialista y ateo, siendo el Unico al que al final
se le podria aplicar completamente la divisa de tratar de vivir
sin Dios ni sin Amo. A diferencia del estoico los cinicos no
aceptan todos los golpes del destino, se distancian de la
sociedad para no ser golpeados por ella, aceptando que se
les golpee e insulte por ello, pero invirtiendo la situacion
para asi devolver el golpe.

La resistencia cinica no es la estoica, aunque sean ambas
muy fuertes. La cinica se autoexcluye de la politica puesto
gue su guehacer compete a la libertad o servidumbre de
toda la humanidad y no a las de Roma o de Grecia. El recurso
de mezclar cinismo y estoicismo para explicar al primero es
lo que permite a Foucault ligarlo a una continuidad posterior
del cristianismo, ciertamente presente en los ascetas y
misticos posteriores, siempre que sean mas bien heréticos
y, con ello, cercanos al ateismo panteista, al Deus sive
Natura de Spinoza, para el cual la tierra es sagrada porque
es comun vy es de todos los seres que la habitan por igual.



IV. MICHEL FOUCAULT & MICHEL ONFRAY. EL CINISMO
ANTIGUO Y LA ANARQUIA 1lI

Publicado el 5 de diciembre de 2025

«Era terrible para denostar a los demas. Asi llamaba
a la escuela de Euclides biliosa, a la ensenanza de
Platon tiempo perdido, a las representaciones


https://redeslibertarias.com/2025/12/05/historia-de-la-filosofia-anarquica-4-michel-foucault-michel-onfray-el-cinismo-antiguo-y-la-anarquia-tercera-parte/

dionisiacas, grandes espectdculos para neciosy a los
demagogos los calificaba de siervos de la masa.
Cuando le preguntaron en qué lugar de Grecia se
veian hombres dignos, contestdo: Hombres en
ninguna parte, muchachos en Esparta. Como no se le
acercaba nadie al pronunciar un discurso serio, se
puso a tararear. Al congregarse la gente a su
alrededor, les echd en cara que acudian a los
charlatanes de feria, pero iban lentos a los asuntos
serios. Cuenta Menipo en su Venta de Diogenes que,
cogido prisionero y siendo vendido como esclavo, le
preguntaron qué sabia hacer. Respondid: Gobernar
hombres. Y dijo al pregonero: Pregona si alguien
quiere comprarse un amo. Al invitarle uno a una
mansion muy lujosa y prohibirle escupir, después de
aclararse la garganta, le escupid en la cara, alegando
qgue no habia encontrado otro lugar mas sucio para
hacerlo. Platon dio su definicion de que el hombre es
un animal bipedo implumey obtuvo aplausos. El
desplumé un gallo y lo introdujo en la escuela vy
dijo: Aqui esta el hombre de Platon. Desde entonces
a esa definicion se agregod: y de unas planas. Era
apreciado ciertamente por los atenienses, pues
cuando un muchacho rompid la tinaja donde
habitaba, a este le apalearon, y le procuraron otra a
Diogenes. Dijo que la pasion por el dinero es la
metrépoli de todos los males. Cuando a Platén le
preguntaron: (Qué te parece Diogenes?,



respondid: Un Socrates enloquecido. Al ver a un
arquero torpe se sentd junto al blanco,
diciendo: Para que no me alcance».

Diogenes Laercio sobre Didgenes el cinico.
Vidas de los filosofos ilustres.

La vida filosofica del cinico se presentaba como una
verdadera vida, como una vida auténtica, frente a las
imposturas de las demas formas de vida, adaptadas a los
poderes vigentes y sumisas a las érdenes que tales poderes
exigian. Por ese motivo el cinismo estaba marcado por el
rechazo y el repudio de muchos de los que se consideraban
buenos ciudadanos, aunque también era apreciado por
otros. Como nos recuerda Michel Foucault, filésofos como
Epicteto o Séneca, dan una imagen positiva del cinismo,
pese a militar entre los estoicos, incluso «Juliano, en el
momento mismo de criticarlo, lo reivindica como una
actitud universal de todo filésofo, desde el propio origen de
la filosofia»3l. Y es que los cinicos no se atienen a su
presente, no reivindican un pasado ni pretenden precipitar
un futuro, sino que se consideran atemporales y
cosmopolitas, abandonan el tiempo cronoldgico y se atienen
a lo intemporal, acorde con la Naturaleza, lo que les hace

31 Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 14 de marzo de 1984.
Primera hora.



vestir con harapos o rusticas tunicas, cuando no ir
semidesnudos.

No tienen casa, viven y duermen en cualquier lado, como
los mendigos con los que se los confunde en ocasiones, los
cinicos habitan en los lugares publicos, las calles, los
templos, los gimnasios, la plaza o el agora, acuden al teatro
o alos juegos, van alli donde pueden comunicarse con la mas
variada gente, comen y hacen sus necesidades por la calle,
como los perros, pero habitan entre la gente porque a ese
cuidado de si mismos que los lleva al descuido en el vestir,
anaden, sin embargo, el cuidado de los otros, Ia
preocupacion por los demas.

Segun Foucault la pobreza cinica es un despojamiento real
e infinito con una finalidad concreta: «La pobreza cinica
debe ser una operacion que uno hace sobre si mismo para
obtener resultados positivos, coraje, resistencia y



tenacidad»3?. Foucault se detiene en la paradoja de que una
vida autosuficiente parezca tener un resultado contrario,
esto es, en lugar de proporcionar una vida bella y soberana,
resultar de ello una vida fea y humillada. «La pobreza cinica,
al contrario, es la afirmacion del valor propio e intrinseco de
la fealdad fisica, de la suciedad, de la miseria»33. Sugiere
entonces Foucault, preso en la paradoja cinica, que el cinico
acepta la esclavitud y la mendicidad, la mayor dependencia,
incluso la mala reputacion y el deshonor, cuando lo que
busca es la mayor independencia.

El fildsofo francés no consigue ver al cinico mas alla del
bien y del mal, no logra verlo como mas alla del principio del
placer, lo categoriza entre los ricos y los pobres, los bellos y
los feos, como pobre y feo lo determina, teniendo luego que
explicar esa situacion. Las sombras posteriores de la
humillacién cristiana en l|la naciente Roma o de los
mendicantes cristianos medievales le nublan el juicio, no
tanto que no vea que tiene que diferenciarlos, pero al aplicar
el baremo riqueza/pobreza se olvida de que el cinico falsificé
moneda.

Por eso, nosotros, vemos, que al falsificar la moneda el
cinico mostraba y demostraba que el dinero no vale nada,
gue nada vale, luego la pobreza en la que supuestamente se
sumergia el cinico, solamente seria aparente. El cinico

32 Ibid.
33  Ibid.



aparece como mendigo a los que todavia mantienen que hay
rigueza y hay pobreza, no a quienes han roto esa baraja.
Efectos de teatralizacion militante, la pobreza y la crudeza
cinicas se destinan a poner en cuestion a los demas, no
constituye ninguna esencia del cinico, por mas que ese tipo
de anécdotas sean las mayormente transmitidas por los
textos que restan en la tradicion.

Terndir wreitrve.”

El cinico consigue ser libre e independiente y eso le
permite estar tanto en palacios o templos como en
basureros o barrios bajos. Los cinicos pertenecen a cualquier
espacio y a cualquier tiempo porque no se encuentran



dominados por una época, un gobierno o una ciudad, por
ninguna costumbre ni obligacion impuesta, son tan
intemporales como lo es lo anarquico.

Eso de que los santos, los comunistas, los verdaderos, han
de ser pobres, no es sino una falacia proveniente de
principios mercantiles y religiosos. El anarquismo, como
puesta en comun de toda la enorme riqueza existente,
consiste en una sociedad de abundancia no de miseria. Al
estar formadas las comunas por personas con muchas
capacidades y pocas necesidades siempre seran
excedentarias, generaran mas de lo que consumen. Y si es
dificil concebirlo desde la desigual sociedad de consumo
capitalista es porque tal sociedad promueve sin cesar que
sea dificil concebirlo.

El anarcantropo, como lo hizo ya el cinico en la antigliedad,
puede estar dada una sociedad desigual tanto entre los ricos
como entre los pobres, tanto en los palacios como en los
tugurios, porque al ganar la independencia, la autarquia,
siendo libre, todo espacio y todo tiempo le pertenecen.

El coste de la libertad en sociedades de castas o de
consumo suele ser lo que llaman pobreza o escasez, repudio,
persecucion u ostracismo, pero el anarquista ya maneja
otras reglas y otras categorias, como las manejaba el cinico
de la Antigliedad. Al situarse en un marco de liberacidon que
es intemporal, su situacion no se mide por los baremos de
Su época.



«La preocupacion por lo intemporal permite pertenecer a
cualquier tiempo, puesto que libera de la tirania de
corresponder a la propia época y establece una suerte de
perspectiva de eternidad alli donde los demas se aglutinan
en lo mas denso de lo cotidiano. Rechazar la moda implica
también no sacrificarse a la uniformidad del momento vy a las
practicas de masas, y al mismo tiempo preservar y afirmar
una singularidad. De este modo, el comportamiento cinico
vuelve indtil la légica mercantil, ataca al comercio e invita a
limitar la circulacién de las riquezas y, por lo tanto, el
enriquecimiento de los ricos»3%.

De su vestimenta, acciones, forma de ser y de pensar el
cinismo hizo un escandalo inaceptable para la sociedad, un
escandalo en el cual, los otros filésofos, se reconocian, pero
deformados, exagerados, llevados al limite, como en un
espejo concavo que les afeaba y mostraba como retratos de
Dorian Gray por haber traicionado a la filosofia.

El coraje de la verdad propio del cinico, la osadia politica y
el escandalo social que provocaban, lo situa Foucault como
maxima practica de la parresia, definida por este en primer
lugar como «la valentia politica del decir veraz», que
también habia adoptado la forma extrema de la ironia
socratica y del escandalo cinico.

34  Michel Onfray Cinismos, retrato de los filosofos llamados perros. (1*
ed. Francés, 1990). Buenos Aires: Paidos, 2002, cap.2, p.46.



El escandalo cinico consiste en promover la anarquia, esto
es, en ir contra los principios generalmente aceptados, en
poner en entredicho los fundamentos mismos de una vida
social establecida de modo piramidal, criticando sus
jerarquias y derribando su gobierno.

El cinico no solamente arriesga su vida por decir la verdad,
sino que deja su vida expuesta, se expone, pone el cuerpo,
como el activista contemporaneo en ocasiones, que arrostra
todas las consecuencias de vivir en la verdad y rechazar las
mentiras del poder.

El que la filosofia haya pasado de ser una forma de vida a,
simplemente, la busqueda de enunciados verdaderos
desligados del vivir se ha debido, a decir con razén por
Foucault, a la confiscacion por las religiones y las ciencias de
ese vinculo entre teoria y praxis que siempre ha tenido el
anarquismo, donde, como es bien sabido, |a praxis precede
a la teoria.

Las religiones y las ciencias parten de principios, como
muchas filosofias, mientras que los cinicos, netamente
anarquicos, partiran del no—principio, de lo anarquico,
lo an—arché, de la libertad del no ser gobernado ni admitir
ningun gobierno de unos hombres sobre otros, de su puesta
en practica como modo de vida, como éthos, como caracter,
ética y habitacion, que esas tres cosas significan esa palabra.



ARCOL

COMPLEX

Como ya dijimos, Ciencias y Religiones, secularmente
enfrentadas en vistas a ser las que dominen, comparten que
se basan en principios, veraces las primeras, ilusorios las
segundas, pero principios con los que se pretende tomar el
poder, institucionalizar y jerarquizar su practica y repartir
desigualmente las riquezas que se obtengan por su
explotacion y dominio.

A Michel Foucault le interesa el cuidado de si que
manifestaban los cinicos o Sécrates, pero los ve no como
anarquicos, sino como situados en unos principios
alternativos a los vigentes. Quizd la mayoria de los
profesores universitarios y de los filosofos sistémicos no
puedan concebir que exista una filosofia y una vida sin
principios, anarquica, an-arché, y siempre terminen
categorizando en el marco de unos principios u otros a todos
los demas filosofos.

No forman los cinicos una escuela a la usanza como lo
seran la famosa Academia de Platdn o el Liceo de Aristoteles,



gue no seran a sus o0jos sino entidades semejantes a las
sectas religiosas, es decir, emporios de jerarquia y de poder.
Sin cesar se burlaba Didgenes el cinico de la Academia de
Platon y de sus ensenanzas. La escuela cinica, asistematica,
es forma de vida anarquica, no titulacion que habilite para
alcanzar ningun puesto social.

El pergamino de On The Road de Jack Kerouac

Asi lo detecta Michel Onfray cuando nos indica lo que el
sistémico filésofo universitario Hegel, pensaba sobre los
cinicos:

«De modo que el prusiano puede escribir: El cinismo
tuvo mas la significacion de un mero modo de vida que la



de una filosofia, y continuar, sin rayar por ello en el
ridiculo a los ojos de sus colegas: De él [refiriendose a
Diogenes] solo pueden contarse anécdotas. De los
continuadores de Antistenes y su primer discipulo, Hegel
llega a decir que con frecuencia no eran mads que
mendigos obscenos y descarados que obtenian
satisfaccion en la impudicia de la que daban pruebas
ante los demas; no son dignos —concluia con soberbia—
de ninguna consideracion filosofica (Hegel: Introduccion
a la historia de la filosofia). El documento es
contundente: la filosofia no debe hacerse puertas afuera
sino en los anfiteatros de la universidad, no debe
involucrar a los hombres y mujeres que uno encuentra
en la calle, sino a aquellos que se someten a las
exigencias de la institucion. Y ademas, circunstancia
agravante, los cinicos no tienen un sistema, un
pensamiento cerrado, ni conceptos operativos
autoritarios. En suma, no hacen mas que ocuparse de la
sabiduria, la felicidad y la existencia concreta y cotidiana:
el colmo para los fildsofos. Ahora bien, la disciplina
muere a causa de este complejo de clausura: confinada
a los espacios en los que se la reduce, se la acartona,
termina por convertirse naturalmente en una piel de
zapa por culpa de los turiferarios del encierro. La hacen
los iniciados para los iniciados y excluye de manera



redhibitoria a quienes no tienen la suerte de pertenecer
a esa casta. Demos las gracias a Hegel y sus cofrades»3.

La vida otra del fildsofo cinico, anarquico, ya no sera la vida
del filésofo académico, ya no sera la del profesional inserto
en una institucion que a la postre se erigira segun un modelo
militar y eclesiastico. La universidad, con sus soldados vy
monaguillos, con sus obispos y coroneles, con sus generales
y cardenales, que alli seran entonces licenciados o
catedraticos, siempre instituciones organizadas de manera
jerarquica y sometidas a los poderes dominantes de su
tiempo. La vida cinica es una vida distinta, diferente, otra
vida para otro mundo:

«Tal es la paradoja de la vida cinica, como he intentado
definirla: el cumplimiento de la verdadera vida, pero
como exigencia de una vida radicalmente otra»3®.

La vida soberana, duena de si misma, no puede estar
sometida de ningun modo y en ningun sentido. El goce de
llevar una vida auténtica es superior a cualquier otro, de
modo que asuntos como la riqueza o |la pobreza quedan
bastante relativizados.

35 Michel Onfray Cinismos, retrato de los filosofos llamados perros. (1*
ed. Francés, 1990). Buenos Aires: Paidos, 2002, cap.8, pp.111-112.

36 Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 21 de marzo de 1984.
Primera hora.



Alegria y placer conlleva la libertad, la autarquia
independiente de una confederacion de yoes no supeditada
a nada ni nadie.

Un modo de vida favorable a los demas, en ningun caso
toxico, purgado de todo gerontoplasma, vida benéfica para
los otros y uno mismo. Una vida de ayuda mutua como la
gue Kropotkin ya vio en la naturaleza, en los animales,
solidaria y cooperativa, tal era la vida de los cinicos de la
antiguedad, aunque necesariamente beligerante,
combativa, enfrentada a todo poder y todo sometimiento.

Foucault lo dice bien: «Ser soberano de si y ser util a los
demas, gozar de si mismo y solo de si mismo, y al mismo
tiempo prestar a los otros la ayuda que necesitan en su
apuro, sus dificultades o, llegado el caso, sus desventuras
son en el fondo una sola y la misma cosa»3’. Pero resulta
extrano que Foucault no se diese cuenta de que tal cosa era
la ayuda mutua, lo que, con un nombre desvirtuado un
tanto, como ya dijimos, hoy se denomina, eso de los
cuidados.

El cinico, aunque sea pobre es soberano, es mas rey que
Alejandro Magno, pues el ultimo depende de sus generales,
sus siervos y sus esclavos, mientras que el cinico, anarquico,

37 Ibid.



al lograr la independencia, la autonomia, la libertad, no
depende de nadie.

«Y bien, en los cinicos reencontramos este tema, la
verdadera vida como ejercicio de la soberania sobre si que
es, al mismo tiempo, beneficio para los otros. Se lo retoma,
pero otra vez llevado al limite, acentuado, intensificado.
dramatizado bajo la forma de la afirmacion arrogante de que
el cinico es rey»38. Anarquia coronada, por tanto, oximoron
gue significa que una vez que todas las monarquias han
declinado, eliminados todos los reyes, cada cual sera
soberano de si mismo, de su pluralidad constituyente y de
las relaciones con otros en igualdad y libertad.

«Esta postulacion del cinico como rey antirrey, como el
verdadero rey que, por la verdad misma de su
monarquia, denuncia y pone de manifiesto la ilusion de
la realeza politica, es muy importante en el cinismo. Ella
explica el hecho de que el célebre encuentro historico
(probablemente mitico, desde luego) de Alejandro vy
Didgenes constituya una de las escenas matriciales, por
decirlo de alguna manera, a las que los cinicos hacen
constante referencia. Encuentro historico: nada excluye,
en efecto, que haya tenido lugar. Encuentro mitico, en
vista de todos los comentarios, explicaciones,
exposiciones que se le dedicaron y se sumaron en la

38 Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 21 de marzo de 1984.
Primera hora.



tradicion cinica, simplemente porque tenemos alli, en la
idea del filésofo como rey antirrey, algo que esta en el
centro mismo de la experiencia cinica y de la vida cinica
como verdadera vida y otra vida, y del cinico como
verdadero rey y otro rey»3°,

Los cinicos se diran reyes, reyes perros, de manera irdnica
e insolente, para poner de manifiesto que la figura del rey
filosofo de Platon no es sino una careta mas del poder para
pretender dominar a los demas.

El principio de Razén es también una monarquia que debe
ser destruida, de ahi que los anarcantropos, como los cinicos
de la antigiedad, acepten lo sin por qué ni para qué, lo que
adviene sin causa y no tiene finalidad, y sepan que también
eso es parte de la vida y de |la naturaleza.

«Perturbado, si no ya irritado, el ofendido le pregunta
al sabio de donde ha obtenido semejante informacion.
Continuando con la metafora, Didgenes agrega que la
propia madre de Alejandro decia eso de su hijo. Ante el
silencio de este, el cinico concluye preguntando
ironicamente si, siendo hijo de un dios y él mismo un
semididés, no es propiamente lo que Illaman un
bastardo»*°,

39 Ibid.

40 Michel Onfray Cinismos, retrato de los filosofos llamados perros. (1
ed. Francés, 1990). Buenos Aires: Paidos, 2002, cap.11, pp.167-168.



«Al encontrarse con Alejandro Magno, Diodgenes: le habria preguntado a
boca de jarro: ;Eres tu el Alejandro del que dicen que es un bastardo?? (Dion
Crisostomo, Discursos, V. 16).

No puede soportar Foucault el embate cinico y tiene que
llegar a decir que el cinico es rey, si, pero con abnegaciony
despojamiento, lo ve como rey de miseria, que renuncia a si
mismo por los demas, y lo tiene asi por misionero o
militante, al modo anacrénico posterior del cristiano o el
revolucionario: «Como ven, pues, si el cinico presta un
servicio, no lo hace en modo alguno a través del ejemplo de
su vida o los consejos que puede dar. Es util porque pelea,
es util porque muerde, es util porque ataca. Y, con
frecuencia, los cinicos se atribuian a si mismos esos



calificativos, esa descripcion de su mision como la de un
combate»?!,

Los perros, que muerden para defenderse o defender a su
manada, no tienen abnegacion alguna, ni militancia alguna,
simplemente, saben combatir si es necesario, olfatean la
maldad y |la reconocen, ladran y se hacen oir.

El cinico de la antigliedad es un combatiente, si, pero mas
al modo de un pirata o un rebelde, de un insurrecto o un
anarquista, antes que al modo del catdélico o protestante o
del comunista del partido, que son autoritarios.

Imaginate tener un entrenamiento militar durante afios
para que te hagan esto

El combate primordial es contra uno mismo, contra la
pretension de que uno de nuestros egos se torne
hegemonico y tiranice a los demas. Una vez alcanzado cierto

41 Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 21 de marzo de 1984.
Primera hora.



equilibro entonces se puede ayudar a los demas. Luego, se
combaten también las costumbres, humanas demasiado
humanas, las que mantienen la explotacién y la esclavitud,
las leyes, convenciones y gobiernos.

El cinico anarquico es intempestivo y universalista:

«El cinico se dirige a todos los hombres. Y les muestra
que llevan una vida otra y no la que deberian llevar. Por
eso mismo, es todo otro mundo el que debe surgir, el que
debe estar, en todo caso, en el horizonte, y el que debe
constituir el objetivo de esta practica cinica»?.

El cinismo antiguo busco la transformacion del mundo y de
toda la humanidad en algo mas anarquico, mas libre, que lo
gue las ordenanzas sociales de tu tiempo erigian vy
mandaban.

Por mediacion de Epicteto y otros, a los que Foucault
presta demasiada atencion, los cinicos pudieron también ser
reapropiados por los cristianos en clave de ascesis vy
ejercicios espirituales, de votos de pobreza y otras
mandangas, que, si se les quiere restituir en su originariedad
anarquica, tenemos que rechazar.

Bastaria que Foucault se hubiese atenido a este punto que
supo destacar para que no prosiguiese con la asimilacion

42  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 28 de marzo de 1984.
Primera hora.



entre cinicos y anacoretas cristianos: «En el ascetismo
cristiano hay, por supuesto, una relacion con el otro mundo,
y no con el mundo otro»*3. Y eso que sefiala ademas como
el principio de obediencia cristiano seria del todo
incompatible con la praxis cinica.

No nos interesa por tanto de Foucault su ultima leccion,
aquella en la que persigue la supuesta pervivencia cinica en
los textos cristianos.

A nuestro juicio la parresia queda totalmente desvirtuada
por la introduccién de la jerarquia cristiana:

«La parrhesia va a situarse entonces, si se quiere, ya no
en el eje [horizontal] de las relaciones del individuo con
los otros, de aquel que tiene coraje con respecto a los
gue se equivocan. La parrhesia se situa ahora en el eje
vertical de una relacion con Dios en la cual, por un lado,
el alma es transparente y se abre a Dios y, por otro, se
eleva hacia EI»*.

43 Ibid.

44  Michel Foucault El coraje de la verdad. Clase del 28 de marzo de 1984.
Segunda hora. Situacion del curso. Por Frédéric Gros: “El curso de 1984 es
el ultimo que Foucault habria de dictar en el College de France. Muy debil
al comienzo del afo, s6lo empieza con sus clases en febrero y las termina a
fines de marzo. Sus ultimas palabras publicas en el College fueron: «Es
demasiado tarde. Gracias, entonces». Su muerte en junio del mismo afio
ilumina este curso con una luz un tanto particular, y suscita la tentacion
evidente de leer en ¢l algo asi como un testamento filoséfico. Por lo demas,
el curso se presta a ello, porque, al retornar con Sdcrates a las raices mismas



Para terminar y cerrar el ciclo de los cinicos de la
antigliedad y la anarquia vamos a relatar un ultimo suceso
del anecdotario cinico:

Cuando todos siguen a Diogenes el cinico y quieren
coronarlo se sienta en cuclillas y comete un acto indecente,
lo que significa, que el rey cinico no quiere seguidores sino
iguales, no quiere siervos sino companeros, de modo que
esa multitud dispuesta a la adoracion se disuelve, al no estar
preparada. El rey anti-reyes no quiere erigir ningun nuevo
principio, ningun nuevo principe o gobierno, sino desea que
reine la libertad, que nadie ocupe un trono que ha de
guedar, no ya vacante, sino dinamitado.

Chiste soez o broma macabra, los cinicos promovian la
anarquia desarbolando las creencias y opiniones que
legitimaban el poder y el gobierno. Su adscripcion a la
Naturaleza les eximia de cualquier tentacion religiosa y los
denotaba como ateos recalcitrantes, bien dispuestos,
respecto a sus dioses, al equivalente a cagarse en Dios y en
la Virgen puta, si les hacia falta.

El cinico empleaba como revulsivo social la ironia, como
Socrates, pero también el humor, como los codmicos y los
bufones; usaba la satira, la burla, el insulto, oscilaba para ello

de la filosofia, Foucault decide inscribir en ella la totalidad de su obra
critica”.



desde la inocencia del nifio hasta el pleno conocimiento del
sabio, pasando por la sabiduria popular:

«éEs humorismo el que aplica Didégenes cuando le
responde a un calvo que lo injuriaba?: «No seré insolente
contigo, pero felicito a tus cabellos por haber
abandonado una cabeza tan sucia» (D.L.VI.37) éEs ironia
lo que lo impulsa a decirle al hijo de una cortesana que
le arroja piedras a la gente: «jCuidado, podrias pegarle a
tu padre!»? (Antonio y Maximo, De vituperatione, 260).
En ambos casos, hay que precisar la actitud defensiva del
filosofo: en el primer caso reacciona ante una injuria, en
el segundo fustiga a un aprendiz de linchador. La
dosificacion de las indirectas, los anatemas, las burlas y
los sarcasmos es delicada. El cinico deambula por este
arsenal con la implacable voluntad de lucidez que lo
caracteriza. Ninguno de sus gestos puede disociarse de
una preocupacion pedagogica: el fildsofo quiere
ensefar, mostrar, desconcertar y despertar Ia
conciencia. El sarcasmo y las bromas, la causticidad y la
satira suponen la psicologia, desnudar lo que se presenta
como evidente»®.

Michel Onfray y Michel Foucault nos dan pistas para,
desde una Historia de la Filosofia Anarquica, reescribir la
Historia y contarla desde el punto de vista de los

45  Michel Onfray Cinismos, retrato de los filosofos llamados perros. (1*
ed. Francés, 1990). Buenos Aires: Paidos, 2002, cap.8, pp.119-120.



representantes de la Anarquia a lo largo del tiempo,
representantes como Socrates y Didgenes el cinico, que
hicieron de lo anarquico el tema esencial de sus
posicionamientos filosoficos y vitales.

Michel Onfray #18: "Avec Michel Foucault, le pouvoir est partout”

El Anarkobufén retorna con la reminiscencia de lo
anarquico en la antigiedad para dar un vuelco a las
costumbres de los historiadores en el mejor sentido de los
cinicos de la antigliedad*®:

46 Vease nuestro articulo: Anarkobufonia, en Redes
Libertarias: redeslibertarias.com/2025/03/25/anarkobufonia—o—de—la—
resistencia—desde—el-pais—de—nunca—jamas/


https://redeslibertarias.com/2025/03/25/anarkobufonia-o-de-la-resistencia-desde-el-pais-de-nunca-jamas/
https://redeslibertarias.com/2025/03/25/anarkobufonia-o-de-la-resistencia-desde-el-pais-de-nunca-jamas/

«La moderna critica de la ideologia se ha desprendido
funestamente —tal es nuestra tesis— de las poderosas
tradiciones de la risa, del saber satirico que arraiga
filoséficamente en el antiguo quinismo. La critica de la
ideologia mas reciente aparece ya con peluca de
gravedad e incluso se ha puesto traje y corbata en el
marxismo y, sobre todo, en el psicoanalisis, para que no
se le pueda reprochar falta de respetabilidad burguesa.
Ha tachado de su vida la satira para lograr su lugar en los
libros como teoria»*’.

Este texto, final del grupo de articulos sobre los cinicos de
la antigiiedad y el anarquismo, forma parte de una nueva
critica de la ideologia que consiste en un recorrido por toda
la Historia de la Filosofia Occidental, en un viaje desde una
lectura Anarquista por los textos de los pensadores.

Esto implica una lectura que rechaza de antemano los
principios de dominacion y selecciona los elementos afines
al Anarquismo que se han dado en los pensadores a lo largo
de los tiempos.

Consideramos que es una laguna que no exista aun una
Historia de la Filosofia que haya sido integramente escrita
desde el punto de vista de la Anarquia y aspiramos a realizar
esa tarea y contribuir de ese modo con el anarquismo actual

47 Peter Sloterdijk Critica de la razon cinica. Siruela, Madrid, 2003,
p.55.



y con la anarquia intempestiva, tanto en su vertiente politica
como eminentemente aqui en la filosofica.



